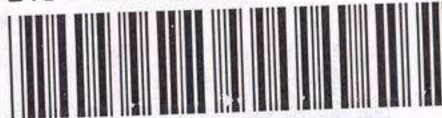


Signi. Top. Top. Tab. 1

Num. 620

B.P. de Soria



61038960 D-1 2445

### ENTRETENIMIENTOS

## DEPHOCION

SOBRE

LA SEMEJANZA Y CONFORMIDAD

DE LA MORAL

CON LA POLÍTICA:

TRADUCIDOS DEL GRIEGO DE NICOCLES

POR EL SR. ABATE MABLY,

Y DEL FRANCES

POR DON MARTIN FERMIN DE LABIANO,
PRESBÍTERO, DOCTOR EN SAGRADA
TEOLOGÍA:

INSTITUTO PROVINCIAL

SOBICON LICENCIA

EN MADRID EN LA OFICINA DE CANO.

AÑO 1801.

#### ENTREPEMBERTOS

## DEETOOKEOK

SOBRE

LA SEMEJANEA Y CONCOUNDAD

DE LA MORAL

CON LA POLITICA:

vanæ proficiunt?

Horat. od. 19.1.3.

Y DEL PRANCES

POR DON MARTIN FERRAN DE LABIANO, BRESBITERO, DOCTOR EN SAGRADA

SOME PARTORISM DE CAME.

IN MADRID EN LARGORICHAL DE CAME.

IN MADRID EN LARGORICHAL DE CAME.

MALERIAN ES STUTIEN

## PRÓLOGO

DEL TRADUCTOR DEL FRANCES.

y subsistencia de un estado es ne-Luego que lei la buena doctrina que contiene este libro, y sus grandes máxîmas, me sentí movido del deseo de traducirle á nuestro idioma para que el público gozase de su utilidad, que sin duda será mucha si se aprovecha de sus instrucciones. Así lo executé; y habiéndole manifestado á algunos amigos doctos é inteligentes, todos aplaudiéron mi trabajo, y me instáron á que se diese á la prensa. A la verdad que en él se miran con-

fundidos muchos de los filósofos de nuestros dias; pues un gentil les hace ver, que para la perfecta Política y subsistencia de un estado es necesaria la religion, que ellos siendo christianos han pretendido negar. Phocion les enseña que se valgan de la recta razon, sujeta al supremo Ser, y no quieran obscurecerla y apagarla con sus ideas soberbias y fanáticas. El mismo enseña, que la religion y el respeto á Dios hacen floreciente un reyno; y que la sobriedad y la templanza, el amor al trabajo y á la gloria (de que nos dexó exemplo en sus operaciones) son las virtudes mas propias para que subsista sin decadencia, y pueda resistir á los enemigos que quieran combatirle. Phocion dice, que siendo buenos en nuestras casas, podemos hacer con nuestras costumbres la felicidad de los dominios que habitamos; y que del particular bien depende el público; esto es, que el general aprovechamiento resulta del bien de cada casa, el que fácilmente puede hacer un padre de familia que resplandezca ó florezca en la suya. De suerte que las ideas de este Filósofo se extienden al bien de cada uno, al del estado; y lo que es mas, comprueban y sirven para asegu6 PRÓLOGO DEL TRAD. DEL FRANCES.

rar con la razon humana la necesidad de la religion y la inmortalidad del alma.

He procurado traducirle fielmente, sin omitir las notas latinas, para que no carezcan de su
instruccion los que ignoran esta
lengua, y que sea todo con la pureza posible de la nuestra. Vale.

vechamiento regulta del bien de cada casa, el que facilmente pued de hacer un padre de facilmente pued de hacer un padre de facilità que resplandezca o florè ca on la suya. De suèrte que los ideas de este Fillósofo se entra el as idea de este Fillósofo se entra el acto uno, al del estado y in que es mas comprueban y se ven para asegu

# DEL TRADUCTOR DEL GRIEGO

AL FRANCES.

alleen, smodne imposible abandonerlas lace dos años que viajando por la Italia me hizo pasar algunos meses en el monasterio del Monte Casino un acaecimiento, con que es inútil entretener al público. Es este monasterio origen del célebre orden Benedictino, que en medio de la ignorancia en que ha estado la Europa tantos siglos, ha cultivado las letras con desvelo, debiéndole los sabios todo quanto hoy tenemos de las obras antiguas. Es su biblioteca digna de los hombres de mérito que la han formado, y muy rica, especialmente en manuscritos. La casualidad me hizo encontrar uno de estos, que en la realidad debe ser muy antiguo, si son verdaderas las reglas de la crítica sobre este asunto. Está bien conservado, y tiene por título: los Entretenimientos de Phocion. Se llevó toda mi atencion una obra

hasta entónces incógnita, y cuyo Autor sué uno de los hombres mas grandes de la Grecia, y tan célebre por su eloquencia, como por sus virtudes y talento militar. Apénas la comencé á leer, me fué imposible abandonarla; y repasándola muchas veces, convidé al Bibliotecario á enriquecer al público con el tesoro que poseia. Pero como éste me respondiese de un modo, que satisfaciéndome poco, se lamentaba del desprecio que hacia nuestro siglo de los antiguos, de la decadencia de las letras y de la inutilidad de multiplicar originales, quando solamente en las versiones se lee á Homero, Platon y Demóstenes, me apresuré á hacer un extracto de la doctrina de Phocion. Este primer ensayo encendió en mí un deseo de traducir sus Entretenimientos, haciéndome atropellar todas las dificultades de mi empresa la brevedad de la obra, y aprovechándome despues de los instantes que he tenido desocupados para recopilar mi traduccion, que solamente habia cuidado hacer literal y exacta.

He comunicado mi trabajo con algunos inteligentes, consultando su parecer sobre algunos pasages que me embarazaban y habia copiado materialmente. Me han hecho el honor de ayudarme con sus consejos; por lo que al mismo tiempo que les tributo el reconocimiento que les es debido, no debo dexar que ignoren mis lectores, que si algunos no dudan que Nicoclés recogiese la doctrina de Phoeion, como Platon y Xenofonte la de Sócrates; otros sospechan que esta obra bien podria haber sido compuesta en un siglo posterior aun al de Plutarcoonu ob sinolg-cl astiup sinos

¿Por qué género de fatalidad, dicen, habiendo hecho Ciceron un profundo estudio de todos los filósofos de la Grecia, exponiendo con gusto y continuacion sus doctrinas, no cita á Nicoclés ni á Phocion en algun lugar de sus observaciones filosóficas? ¿No es prueba este silencio de que el filósofo Romano no conocia los Entretenimientos que habeis descubierto en el polvo de una biblioteca? Y si no

los conocia, ¿es verosímil que existiesen en su tiempo? Añaden mas. Un escritor como Plutarco, tan exácto en referir todo lo que es propio para dar á conocer sus héroes, y que ha escrito la vida de Phocion, ¿hubiera dexado de dar cuenta de su sistema Moral y Político, teniendo entre las manos la obra de Nicoclés? En dos lugares habla del mismo Nicoclés, como del hombre mas inclinado á Phocion. ¿Pues cómo se olvidaria de advertir que habia hecho pasar á la posteridad el retrato mas precioso de las costumbres y vida de su amigo? Esto seria quitar la gloria de uno y otro: de lo que se infiere, que las conferencias de Phocion no son de antigüedad tan alta como se cree; y que el verdadero Autor de esta obra ha tomado los respetables nombres de Phocion y Nicoclés para dar mas valor á su doctrina. Il anoionvisado sua ab

Confieso no me han convencido las objeciones que me hacen estos críticos, aunque estoy siempre á su favor. Si es amor propio de traductor,

6 me fundo en razon, lo juzgará el público. El silencio de Ciceron, si no me engaño, no es argumento invencible contra la obra que traduzco; pues si para el órden de las materias que trataba en sus Oficios, sus Tusculanos, sus Diálogos sobre la naturaleza de los Dioses, &c. no le pareció del caso hablar de los Entretenimientos de Phocion, ¿ por qué los habia de citar? Donde tenia ocasion de exponer su doctrina era en su tratado de Leyes, y sobre todo en sus libros de la República. Y si verosímilmente digo que en estos lo ha hecho, me parece que solo puede oponérseme una duda vaga que nada prueba; pues es bien notorio que la primera de estas obras no ha llegado entera á nuestras manos, y la segunda nos es conocida solamente por unos cortos fragmentos.

Convengo en que el silencio de Plutarco hace mayor dificultad; pero porque éste no cite el escrito de Nicoclés, ¿es preciso inferir que no le ha conocido? ¿No se ve que está pin-

PROLOGO DEL TRADUCTOR tado Phocion en este Historiador con los mismos colores que en sus Entretenimientos? ¿ No será exponer del mejor modo el sistema de la Moral y la Política de este hombre eminente, representándole entregado inviolablemente á la práctica de las virtudes? Con razon ha creido Plutarco que se reducia á esto la obligacion de un historiador; y tal vez consideró como inútil el hablar de la obra de Nicoclés, por hallarse ésta en las manos de todos; ó puede ser que diese cuenta de ella en alguna de sus obras morales. Y si con el tiempo se han desaparecido muchas, ¿cómo se podrá argüir con el silencio de Plutarco? Pasemos adelante, y obsérvese que el silencio de los escritores, que la mayor parte de los críticos tienen por argumento decisivo, solo forma una débil preocupacion; y es objecion que si pudiera valer contra los Entretenimientos de Phocion, seria preciso entregarse al pirronismo, vituperado en el

Padre Hardouin, y dudar con él si la

mayor parte de los escritos de la an-

tigüedad sean de los autores cuyo nombre tienen.

Pero lo que satisface á todas las dificultades que se pueden oponer es la eloquencia, energía y vigor de los Entretenimientos de Phocion. Si los que solamente han visto mi traduccion, cuya debilidad no me disimulo, hubieran leido el original, reconocerian en él sin el menor trabajo el carácter que distingue el siglo de Platon, Tucidides y Demóstenes de los tiempos que le han seguido. Bien sé que muchos siglos despues, quando la Grecia se hizo provincia Romana, continuáron los Griegos en hablar su idioma con pureza extremada; pero la época de la ruina de su libertad fué la de la decadencia de su ingenio. Amilanados sus espíritus y llenos de temor, ni tuviéron valor ni subsistencia. Se habló con elegancia; pero se pensó sin fuerza. Perdieronse las ideas de lo bueno; y cultivada la eloquencia por retóricos, y no por filósofos, abandonó su sencillez antigua para hermosearse de inútiles adornos.

La filosofía, tan sabia é ilustrada en las escuelas de Sócrates y Platon, degeneró aun mas pronto que la eloquencia. Los sofistas, de quienes se lamentaban estos hombres grandes, se conjuráron contra la verdad, y la extinguiéron. Para aumentar el número de sus discípulos, á quienes vendian sus lecciones, hiciéron estudio de enseñarles unas opiniones nuevas y atrevidas, con un arte de defenderlas sutilmente. ¿Se creerá con facilidad que la doctrina de Phocion en sus Entretenimientos haya salido de esta escoria de la filosofía? La Política fué aun mas despreciada que la Moral por unos hombres que ya no tenian libertad, no amaban su patria, y hacian vergonzosamente la corte á los Romanos. Pero me dilato demasiado sobre esta materia. Los sabios, que conocen el genio y la suerte (si puedo hablar así) de cada siglo, conocerán mejor que yo lo que aquí callo. El resto del público nada se ocupa en estas discusiones: solo averigua si es buena ó mala una obra, y no el nombre de su autor, ni la fecha del tiempo en

que se ha escrito.

Quando Phocion tomó parte en el gobierno de su patria, dividida la Grecia por sus disensiones civiles, ya no era lo que habia sido anteriormente; pero unida por las leyes de su confederacion baxo la conducta de Miltiades, Arístides, Temístocles, Leonidas, &c. humilló el orgullo de los Persas. Envidiosos los Lacedemonios de las grandezas que habia adquirido Athenas durante la guerra de Medo, é inquietos de las ideas de ambicion y vanidad que se dexaban ver en esta República, no solicitaban mas que hacerla perder la consideracion que merecia; y por su parte, soberbios los Athenienses de haber salvado á la Grecia y de ser los dueños del mar, no tardáron en quejarse de la injusticia de Lacedemonia, y la disputáron el mando de las armas, que habia gozado tranquilamente despues que obedecia las sabias instrucciones de Licurgo. Hiciéronse estos dos pueblos varias injusticias é injurias; y en fin,

16 PRÓLOGO DEL TRADUCTOR se declaró la guerra entre ellos. Desde este momento la emulacion, que habia producido mil virtudes en los Griegos, se convirtió en un zelo que originó mil vicios. Todas las Repúblicas de la Grecia se mezcláron en esta pendencia: olvidáron que tenian un mismo origen, que no formaban sino un pueblo, y que su alianza era el fundamento de su libertad: no se conoció mas regla, órden ni subordinacion: solo se atendió á la venganza y ambicion; y cerca de treinta años que Athenas y Lacedemonia altercáron sobre el imperio de la Grecia con obstinacion, ni sus esfuerzos inútiles, ni los males que se hacian, ni su debilidad, que eran el fruto que sacaban, fuéron capaces de ponerles delante sus intereses, ni de hacerlas conocer que corrian á su ruina. estajeup ne noisbrat

Todo el mundo sabe el fin desgraciado de la guerra del Peloponeso. Sitiados los Athenienses por mar y tierra, fuéron obligados á recibir la ley de un vencedor, tanto mas dispuesto á abusar de los derechos de la victoria, quanto sus sucesos le habian costado mas trabajo. Vió Athenas destruir sus fortificaciones: Lisandro la abolió el gobierno popular; y esta ciudad, tan desvanecida y fiera por su libertad, se vió precisada á obedecer á treinta tiranos. Trasibulo la libró de este yugo rigoroso; pero unos hombres viciados con la prosperidad, y familiarizados despues en la servidumbre con los vicios mas viles, recobráron su primer gobierno, sin volver á tomar su antiguo carácter. El gusto de los placeres y el luxo de algunos ciudadanos introduxéron una licencia extremada en las costumbres. A la multitud la envileció la pobreza, y la hizo insolente y sediciosa. Se extinguió el amor de la patria y de la gloria, trocándose en amor á las riquezas. Las leyes, combatidas por las costumbres viciadas, no conserváron fuerza alguna; y los Magistrados, despreciables y despreciados, careciéron de toda autoridad.

Los Espartanos, aunque vencedores, no gozáron en este intermedio de 18

mas feliz fortuna que los vencidos. Dominando sobre la Grecia, solo sentian su debilidad, porque habian renunciado las principales instrucciones de Licurgo. La injusticia, la fuerza y el engaño que quisiéron emplear con el fin de afirmar y conservar su imperio, no equivaliéron á la justicia, moderacion y benevolencia, por las quales habian merecido ántes la confianza de los Griegos, haciéndose xefes y árbitros de su confederacion. Asustada cada ciudad de la ambicion de los Lacedemonios, temió con razon experimentar la misma suerte que Athenas si queria disfrutar sus derechos. Toda la Grecia se agitó para sacudir el yugo, ó prevenir la servidumbre; y el poder de Esparta se desvaneció desde que los de Thebas, á quienes trataba mas como esclavos que como súbditos, se revolviéron contra su tiranía.

Se miró Thebas la principal cabeza en los negocios de la Grecia; y la elevacion inesperada de una República, que hubiera permanecido en la mayor obscuridad, si casualmente no

DEL GRIEGO AL FRANCES. hubiese producido un Pelopidas y un Epaminondas, hizo aclarar una revolucion preparada por sus vicios y por la general inquietud que agitaba la Grecia. No hubo despues ciudad algo considerable que no creyese deber aspirar á la misma fortuna que Thebas. Cada pueblo hizo sus intereses aparte, y no subsistió traza alguna de la antigua union. Se olvidáron las mas respetables alianzas que hasta entónces habian tenido; y las que se formáron en medio de la turbacion y anarquía no inspiráron la menor confianza. Cambiada la Política en un embrollo fraudulento, no sirvió mas que á las pasiones contrarias al bien de la sociedad. En esta situacion deplorable sorprehendió Philipo á la Grecia subiendo al trono de Macedonia; y ya se empezaba á temer su ambicion, quando Phocion tuvo con Aristias los Entretenimientos que nos ha conservado Nicoclés.

Trata esta obra de la materia mas importante á los hombres. Se remonta á los principios fundamentales de la

Política, y se prueba que ésta no puede trabajar eficazmente en la felicidad de la sociedad sino estando dirigida por las reglas de la Moral mas exacta. No hay aquí sentencias comunes de algun declamador, ni especulaciones de un filósofo separado de los asuntos y que desconoce los hombres. Estos son los preceptos de un sabio, cuya filosofía no fué jamas ociosa, que aclara la experiencia, y que pone en la misma naturaleza del hombre los principios de la ciencia propia para gobernarle. Phocion mandó casi siempre las armas de Athenas. Sus ciudadanos le encargáron las negociaciones de mayor importancia en las coyunturas mas difíciles; y él habia experimentado mil veces en el Senado y en las asambleas del pueblo que su República era débil, vacilante y despreciada, porque no tenia virtud. Nosotros hemos querido formarnos una idea totalmente diversa de la Política, que no mudará la verdad á proporcion de nuestra ignorancia y nuestros caprichos. Si Phocion nos la

descubre, retratemos nuestros errores, y cuidemos de aprovechar con sus lecciones.

Seria temeridad que yo quisiese escribir aquí la vida de este grande hombre igualándome con Plutarco, pues bien sé quán inútiles serian mis esfuerzos. Me contentaré con hacer alguna descripcion de ella, y que sea propia para el conocimiento de las costumbres y carácter de Phocion.

Pasa éste de las escuelas que Sócrates habia formado al exército de Chabrias, baxo cuyas órdenes se exercitó la primera vez en las armas; y miéntras que el jóven discípulo de Platon aprendia el arte de la guerra de este General experimentado (aunque algunas veces perezoso ó distraido), le enseñaba por otro lado á mandar con la diligencia, moderacion y exâctitud dignas de un gran capitan. Descubrió Chabrias sin dificultad los talentos de su discípulo y encomendado; y en la batalla de Naxa le confirió el mando de su ala izquierda, que decidió la victoria.

Solamente tenia Athenas estos ciudadanos que alternaban en la plaza pública ó en el Senado, y servian de capitanes á la frente de sus exércitos. Unos se destinaban á las funciones militares, otros á los empleos civiles. Despues de esta division estaban igualmente destruidos los talentos y la República. Hizo Phocion revivir el antiguo estilo y reunir los discursos, que era en cierto modo multiplicar los ciudadanos, los remedios del estado y los grandes magistrados. Creia que todos los conocimientos se prestan un socorro mutuo. Ganó batallas, trató de la paz, y fué el competidor de Demóstenes, quien le llamaba Segur de sus discursos; y solo á él temió entre todos los oradores, de que en aquel tiempo estaba llena Athenas.

Haciéndose Phocion digno de todos los empleos de la República, jamas solicitó alguno. Aunque estaba seguro de mandar las armas si habia guerra, siempre aconsejó la paz; y el pueblo, á quien incesantemente reprendió sus vicios ya con vigor, ó ya

con un tono risueño, fino y picante, le proclamó quarenta y cinco veces por su Capitan general: ganó una batalla considerable á los Macedonios en el Eubo: echó á Philipo del Helesponto: recuperó á Megara: atraxo á los Athenienses; y deshizo al General Micion que asolaba la Atica. Ocupado siempre en recuperar las pérdidas que habian hecho los otros capitanes, y en restablecer, tanto por su prudencia como por su valor, los negocios desesperados de una República desconcertada, no trabajaba ménos en hacer aliados á su patria, que en ponerla formidable á sus enemigos. Los pueblos, acostumbrados hacia mucho tiempo á huir con sus mas preciosos efectos de los paises adonde se acercaban los exércitos de Athenas, los veian atravesar sus tierras sin el menor miedo quando los mandaba Phocion. En efecto, parecia que recobraban su antiguo espíritu marchando baxo las órdenes de este nuevo Aristides: venian delante de él con coronas de fiesta y vestidos de flores: le 24 PRÓLOGO DEL TRADUCTOR

traian refrescos: hacia tan humanos como valientes á sus soldados: era su virtud la prenda de la seguridad y fe pública; y ninguna ciudad y ningun puerto estaban para él cerrados.

Phocion mantenia en Athenas, aunque viciada, las costumbres sencillas y frugales de la antigua Lacedemonia: nacido en una mediana fortuna, amaba su pobreza: miró las riquezas como incómodas al sabio que sabe pasar sin ellas, y como un tropiezo para la virtud que no ha llegado á despreciarlas. Rehusó las gracias que quisiéron hacerle Alexandro y Antipatro. Condenado como Sócrates por una asamblea del pueblo á beber la cicuta, no tuvo dinero con que pagar el veneno que se le preparaba. "Ya que es "menester comprar la muerte en A-"thenas, decia á uno de sus amigos, "satisfacedme esta deuda, y dad doce "dracmas al executor."

Solo él se mantuvo tranquilo en esta tumultuosa asamblea que le condenó, de la qual no se excluyéron los esclavos, los extrangeros, ni aun los

hombres notados de infamia. La gente de honor no sacó de allí mas que su consternacion; y desanimados con un espectáculo tan propio para intimidar la virtud, si él no les inspirase un generoso desprecio de la muerte, gimiéron y baxáron los ojos viendo á Phocion acusado y cargado de grillos. »Reprobamos en nuestros padres la » muerte de Sócrates; y la posteridad, » debiéron decir, nos vituperará eter-» namente por la de Phocion. No le "juzgamos, sino le asesinamos.; Infe-» lices Athenienses, qué suerte tan fu-» nesta nos aguarda, supuesto que es » este el aprecio que damos á la vir-" tud!"

Yendo á su prision, despues de haber oido la sentencia, dice Plutarco que conservó Phocion la misma presencia de ánimo que quando salia de las asambleas de la plaza pública á las aclamaciones del pueblo para ir á ponerse á la cabeza del exército, ó quando parecia en el Senado despues de haber vencido á los enemigos. Tuvo la generosidad de perdonar su muerte

á los ciudadanos, y mandó á su hijo que jamas pensase en vengarse de ella. Abriéron presto los ojos los Athenienses sobre su injusticia, y conociéron la pérdida que habian hecho: fuéron á Megara á buscar las cenizas de un hombre, á quien sus enemigos hiciéron rehusar en la Atica los honores de la sepultura: se le erigió un mausoleo y una estatua á expensas de la República, y se quitó la vida á sus acusadores, ó á lo ménos á su xefe Agnonides.

Nicoclés, que nos ha conservado la doctrina de Phocion, fué juntamente condenado con él á beber la cicuta. Este amigo tierno y fiel no vió en tanhorroroso catástrofe mas que el espanto de ser testigo de la muerte de Phocion, y le pidió le permitiese beber el veneno ántes que él. "Querido Nicoclés, le respondió Phocion, me atormenta el corazon vuestra súplica; pero supuesto que en nada he faltando en tiempo alguno á vuestra amismad, quiero haceros aun este último pacción."

He registrado inútilmente los historiadores que hablan de los asuntos de Athenas y Grecia en los reynados de Alexandro y sus primeros sucesores, deseando hallar alguna razon de Aristias, á quien da Phocion las lecciones de Moral y Política. Su nombre es poco conocido en la antigüedad: no me acuerdo que le haya tomado en su boca otro que un Poeta Dramático, contemporáneo de Eschiles, y dequien no nos queda obra alguna. Sin duda que Aristias, que habia adoptado los principios de su Maestro, murió ántes de poder dedicar sus luces y talentos al honor de su patria. Cleophanes, á quien Nicoclés dirige las conferencias de Phocion, se sabe que era amigo de los dos. Plutarco nos enseña que sirvió en el exército que mandó Phocion en el Eubo, y contribuyó por su talento al suceso feliz de la campaña.

Solamente una palabra tengo que decir en quanto á las notas que acompañan á mi traduccion. Me he propuesto no abusar del privilegio que parece se han tomado los traductores

28 PRÓLOGO DEL TRAD. DEL GRIEGO.

y comentadores de molestar por una erudicion fastidiosa, ó por unas pueriles reflexiones. Quando hablare Nicoclés de Licurgo, Solon, Miltiades, Aristides, Temistocles, Cimon, &c. ó indicare algun suceso célebre de la historia antigua, suponiendo que mis lectores han visto á Herodoto, Tucidides, Xenofonte y las vidas de los hombres ilustres de Plutarco, no tendré la vanidad de quererles enseñar lo que saben: cuidaré de no dilatarme en las notas que solo tratan de la Moral, que por lo regular no contendrán mas que algun pasage de los antiguos. He observado la propia regla en órden á las que miran á la Política; pues no ignoro quán inútiles son los lugares comunes sobre el arte del gobierno.

DESTRUCTION OF THE PROPERTY OF THE PARTY OF THE PARTY.

. Late and con a find relation of the late of

#### ENTRETENIMIENTOS

# DE PHOCION,

SOBRE LA CONFORMIDAD Y SEMEJANZA DE LA MORAL CON LA POLÍTICA.

#### PRIMER ENTRETENIMIENTO.

Idea general de la situacion de Athenas y de la Grecia quando Phocion instruyó á Aristias. La Política es ciencia, y sus principios son invariables. Su primera regla es obedecer las leyes naturales. La autoridad que usurpan las pasiones es el orígen de los males de la sociedad. La Política debe sujetarlas al imperio de la razon.

No desesperes de la salud de la patria, mi querido Cleophanes, que aun no ha perdido Athenas la proteccion de Minerva teniendo á Phocion: puede ser que no estén tan depravados nuestros ciudadanos, que desprecien constantemente su filosofía; y si á ésta consultamos, presto nos pareceremos á nuestros padres, viendo renacer con prontitud á Miltiades, Aristides,

30 Temistocles, Cimon, y una República digna de estos grandes hombres.

Penetrado de dolor á vista de los vicios que han contaminado las almas de nuestros ciudadanos, y de las implacables guerras que han sucedido á las quejas pasageras, que turbaban en otro tiempo la Grecia sin dividirla (1), creo no ver por

(1) Antes de la guerra del Peloponeso formaban una Republica confederada, casi como está hoy la Suiza, las ciudades de la Grecia, libres é independientes, pero unidas por alianza y juramento. A pesar de las controversias que algunas veces se levantaban entre los aliados, creian los Griegos que toda la nacion no tenia, ni podia tener mas que un mismo interes, y no miraban como guerras verdaderas las hostilidades que mutuamente se hacian: esto es lo que hacia decir á Platon: "A la verdad digo, que todos los Griea gos son entre sí muy cercanos y parientes, pero , diversos y extraños de los bárbaros::: Todas las , veces que la Grecia pelee contra los bárbaros, , o los bárbaros contra los Griegos, afirmarémos , que tienen guerra y que son enemigos por natu-, raleza, y llamarémos batalla á estas enemista-, des. Pero quando los Griegos se levantan contra , los mismos Griegos, dirémos que ellos son ami-"gos por naturaleza; que en esto padece enfer-" medad la Grecia y es agitada con sediciones, y "á éstas las llamarémos enemistades." Platon en el lib. 5. de la Rep. La guerra del Peloponeso, todas partes mas que funestos presagios de una próxîma servidumbre; y así voy á buscar el consuelo en los Entretenimientos de Phocion. Derrama mi corazon en el seno sus temores é inquietudes: solamente, me dice, son inmortales los Dioses: los imperios y las repúblicas se forman y se elevan, y su misma prosperidad, de que siempre abusan, es el signo de su decadencia: son obras de los hombres, y así llevan la marca de su debilidad, y están sujetas como ellos á las enfermedades, á la caduquez y á la muerte: tú y yo deberiamos haber nacido en tiempo mas dichoso: es muy dulce bogar sobre la mar quando un favorable viento agita blandamente las olas, y el Piloto dirige su derrota con la serenidad de los cielos. Pero

emprendida por ideas de ambicion, y sostenida con la mayor obstinacion cerca de treinta años por los Athenienses, los Espartanos y sus aliados, rompió toda la union entre los Griegos: no se tomáron las armas solo para vengarse de una injuria y exigir su reparo, sino para destruir su enemigo, abatir sus vecinos, y dominar sobre toda la Grecia. Si Platon llamaba sediciones estas crueles guerras, era por enseñar su obligacion á los Griegos, y convidarlos á pensar como sus padres.

no murmuremos contra el órden eterno de las cosas, que no nos ha destinado á esta dicha: en medio de un mar tempestuoso y cubierto de escollos debemos aguardar contra toda esperanza, si es posible, y no abandonar floxamente la maniobra de la nave. No, querido Nicoclés, me dixo Phocion, no es permitido jamas el desesperar de la salud de la República: oponed gran sabiduría á los desórdenes grandes, y á los mayores peligros mayor ánimo: esperad los milagros de parte de los Dioses, que quizá los executarán por vuestro medio: la República puede perecer; pero es consuelo de un buen ciudadano haber puesto los medios para salvarla, aunque quede sepultado entre sus ruinas.

¡Qué! ¿No piensas como yo, mi querido Cleophanes ? Hablamos del amor de la patria y de su libertad, que únicamente vive en los pechos de tres ó quatro ciudadanos : nos lastimamos de aquella antigua sencillez que servia de apoyo á las buenas costumbres : gemimos baxo la posesion de estos falsos placeres, detras de los quales corremos, no preparándonos mas que infelicidades. Phocion, le decia

yo ayer, no me admiro que nuestros triunfos en el curso de la guerra de Medo nos hayan inspirado una presuncion loca. Los hombres están criados mas para resistir á las desgracias, que á la prosperidad. Debiamos mantenernos con mas cuidado, y tener obligados á nuestros Dioses para que nos acumulasen sus beneficios, no permitiéndonos abusar de ellos; y nos hemos dexado deslumbrar imprudentemente de nuestras mismas glorias. No hemos comprehendido que esta prosperidad desaparecerá breve si abandonamos los principios á que la debemos. Muy soberbios de reynar sobre la mar, hemos creido, despues del viage de Salamina, que nos era indigno el respetar los derechos de los Lacedemonios, y no ocupar mas que la segunda plaza en la Grecia. Han buscado nuestra alianza nuestras colonias y nuestros vecinos, y hemos creido hacerles gracia en concedérsela, habiendo tenido la locura de querer venderles una proteccion que debiamos darles. Bien presto nos hizo cometer nuevas faltas nuestra orgullosa ambicion. Hemos dexado de respetar la libertad de nuestros amigos porque eran

ménos poderosos que nosotros; y despues de haberles librado del yugo de los Persas, hemos querido imponerles el nuestro. Sufrian con paciencia nuestro orgullo; pero nuestra avaricia (1) ha sublevado la

(1) Despues que los Persas, vencidos en mar y tierra, abandonáron el proyecto de sujetar la Grecia, Ileváron los Athenienses la guerra á la Asia para librar del yugo de Xerxes á los Griegos que allí estaban establecidos. Hacian la guerra de mala gana estos pueblos acostumbrados á la paz: Athenas los exîmió de ella, contentándose con exigir un tributo anual de sesenta talentos para socorrer los gastos del exército. Pausanias, lib. 8. cap. 52. se queja amargamente de Aristides: le acusa de haber abierto la puerta á la avaricia, y acostumbrado á los Griegos á hacer un trato y un comercio corrompido, aun de sus alianzas y fuerzas. Quando Pericles sucedió á Cimon en el gobierno de Athenas, levantó el tributo á seiscientos talentos, y se perdió todo. Los Griegos de la Asia veian que era inutil hacer guerra à la Persia: se lamentaban de la continuacion de un impuesto que les arruinaba, y fué necesario hacerles la guerra para obligarles á su satisfaccion: cada talento pesaba sesenta libras de á doce onzas, que segun nuestro modo de contar hacen noventa marcos, valiendo hoy nuestro marco de plata cincuenta libras: el talento griego valia quatro mil y quinientas de nuestas libras numerales, y el de oro pesaba tambien sesenta libras, ó noventa de nuestros marcos.

suya, y se han hecho nuestros enemigos.

Fuimos castigados de nuestras injusticias por la revolucion y falta de nuestros aliados; y en lugar de abrir los ojos y corregirnos, esperamos poder ser impunemente injustos, y recurrimos á la fuerza para reynar sobre unos pueblos que hacian nuestra mayor grandeza dándonos sus baxeles y sus brazos. Ha sido preciso debilitarlos y arruinarlos, y nuestras mismas fortunas se han vuelto otras tantas desgracias para nosotros mismos. ¿Qué esperabamos nos sucediese despues de romper los nudos de una alianza antigua y respetable, que mantenia la paz entre los Griegos, y que les ha hecho triunfar de innumerables exércitos de la Asia? La guerra del Peloponeso, de que somos los autores, ha sido el fecundo fruto de todas nuestras calamidades. Fuimos vencidos; y aun quando hubieramos sido vencedores, no serian mas felices nuestra suerte y la de la Grecia (1). Habíase esparcido un es-

<sup>(1)</sup> Es verosimil que hubiesen abusado los Athenienses de sus ventajas aun con mas dureza que los Espartanos. Estaban estos habituados á la moderacion, y de ello diéron muchas señales du-

píritu de turbacion desde Athenas en toda la Grecia. El ódio, la venganza, la ambicion y la sospecha estaban en los corazones de todos. Los mismos Griegos se habian hecho sus mayores enemigos; y lo que cada República executa desde este fatal momento para conservar su libertad, ó hacerse mas poderosa, es lo que precisamente la pierde.

rante la guerra del Peloponeso; y por el contrario los otros siempre tuviéron ambicion. Desde que nacian les parecia tener cierta especie de derecho sobre los paises que producian trigo, olivos y viñas, y se lisonjeaban de llegar á ser algun dia dueños de ellos. En la negociacion que precedió á la guerra del Peloponeso, no ocultò Athenas sus verdaderas ideas. Tucidides, lib. 1. cap. 4. hizo decir á sus Embaxadores: "En todos tiempos , ha sucedido y sucede que los mas fuertes sean , los dueños de todo: no somos nosotros autores ,, de este reglamento, que está fundado en la na-"turaleza." Extraña política; pero aun es mas extraño el atreverse á aprobarla. El modo con que Athenas trató á sus confederados, hace juzgar el que hubiera usado con toda la Grecia, si los Espartanos hubieran padecido la suerte que sufrió ella misma. No estaria su imperio mas seguro que el de los Lacedemonios quando quisiéron reynar con violencia. Hubieran experimentado los Athenienses continuas sediciones, y su gobierno débil y tumultuoso les prepararia una pronta decadencia.

No obstante, por infeliz que sea nuestra situacion, yo no sé qué interior sospecha me advierte á veces que no está todo falto de esperanza. Si los Dioses, Phocion, hubieran querido nuestra ruina, nos hubieran dexado perder insensiblemente. Una corrupcion lenta nos hubiera quitado todo recurso de mejorar: una nube, de cada dia mas espesa, nos privara mirar el abismo en que ibamos á caer: pero la bondad infinita de los Dioses no lo ha permitido; ántes al contrario nos ha dado grandes advertencias, y ha querido que unas revoluciones repentinas é inesperadas nos obligasen á reflexionar aun á pesar nuestro.

Nuestra patria, que aspiraba á subyugarlo todo, vió un dia arruinarse sus
murallas y establecerse en su seno treinta
tiranos, tanto mas crueles, quanto eran
tímidos esclavos de Lisandro: un Lacedemonio, que despues de su victoria tiranizaba la Grecia, y cuyos exércitos baxo
la conducta de Agesilas habian llevado el
terror hasta la misma capital del gran
Rey, ha visto espirar su poder en los campos de Leuctro. Este imperio, que ha costado tantos trabajos á nuestros padres y á

los Espartanos, no pudiendo los unos adquirirlo, ni los otros conservarlo, ¿qué ciudad instruida por tantas experiencias no ha de juzgar hoy que es cosa insensata el aspirar por fuerza á su dominio? ¿Por qué la Grecia no piensa en sí misma? No se cansan los Dioses de advertirnos y enseñarnos: ¿y no bastará la ambicion de Filipo para hacernos sabios? La Macedonia debe sus sucesos y sus fuerzas á nuestros vicios, que causan nuestra propia debilidad: ya es tiempo de conocer nuestros verdaderos intereses: lo vemos y lo sentimos: parece que queremos obrar; pero se hallan todas las facultades de nuestra alma muy entorpecidas, y aun el menor esfuerzo nos fatiga. ¿Por qué medio, ó con qué arte volverémos à hallar nuestro valor y nuestras fuerzas?

Iba Phocion á responderme, quando fuimos interrumpidos por Aristias. Es este un jóven, que aunque criado virtuosamente, habian empezado ya los sofísticos á dañar su corazon. Se presentó con el desgarro de un preocupado, que cree poseer en sí grandes verdades, y que sosteniendo opiniones atrevidas, se complace de

haber dado con su socorro la mayor fuerza á las mas groseras preocupaciones. Vengo á suplicaros vuestra amistad, dixo á Phocion, acercándosele, la que no me podeis negar supuesto que es por el bien de

la patria.

Comienzo, continuó diciendo, á dexarme de esta ociosa filosofia, que únicamente enseña unas verdades estériles, y tambien ingeniosos desvaríos sobre la formacion del universo, la naturaleza de los Dioses y la alma racional; pues prontamente se sabe á lo que se dirige todo esto. Los hombres están criados para vivir en sociedad: está en sus manos el prepararse la mayor dicha: debe ocuparles el estudio de la Política. ¿Y quién mejor que vos, ó Phocion, podrá guiarme en esta carrera, donde por justo título habeis adquirido tan grande reputacion á la cabeza de nuestros exércitos, en el Senado y y en la plaza pública? Yo no sé por qué van tan mal nuestras cosas; porque á mas de no ser muy bárbara. Athenas, tiene todo quanto necesita para ser la primera República del mundo: todo abunda aquí de todas partes: nuestras riquezas, talentos (1) é industria atraen á nosotros las delicias de todo el orbe: nacidos á cultivar las artes, las perfeccionamos: ha pulido la filosofía nuestras costumbres, y hemos aprendido á hacer fáciles, cómodas y agradables las virtudes: el amor de la gloria sabe separarnos sin violencia de los placeres, y poseemos en excelente grado la discrecion de saber gozar las ventajas de la sociedad. Y sin desvanecernos, no podemos mucho mas incontestablemente que nuestros vecinos?

Mirad la pesadez de los Espartanos:

(1) Lo que dice aquí Aristias en alabanza de su patria, se parece mucho á lo que se halla en el elogio funebre que pronunció Pericles en los funerales de los que habian muerto en la primera campaña de la guerra del Peloponeso. Tucidides lib. 2. cap. 7. Semejante discurso es digno del Orador que le hacia; esto es, de un magistrado, que para hacerse mas poderoso habia corrompido las costumbres de su República. No hablarian así Aristides, Temistocles y Cimon. Las qualidades que Pericles alaba en los Athenienses son otros tantos vicios disfrazados con arte baxo los engahosos adornos de la eloquencia. Quando los Athenienses, siempre vanos y deseosos de alabanza, no tuviéron virtudes, tomáron el partido de alabar sus vicios, y sacar de ellos mas vanidad que correccion.

deliberáron dentro de un mes lo que les precisaba haber executado hace quince dias. A la incapacidad de los Beocios solo iguala su misma presuncion. Creen tener derecho para gobernar la Grecia por un solo momento que tuviéron su dominio. La Phocidia con su templo de Delfos se detiene en un respeto tan ridículo como profundo por los oráculos de su Apolo. Corintio está groseramente ocupada con la plata y comercio que hace sobre los dos mares. El resto de la Grecia no merece el honor de ser nombrado; y si no le hubieramos instruido un poco, todo estaria aun en la barbarie que nuestros respetables antepasados del tiempo de Teseo. Sin embargo, yo no estoy contento con nuestras ventajas: me parece que nuestros magistrados no saben sacar partido de nuestras buenas qualidades, y conozco que la República, que debia gobernar imperiosamente la Grecia, se destruye y perece por falta nuestra: nada se nos esconde en el trato de gentes, y nada hacemos de lo que debiamos hacer. ¿ De qué nos sirven nuestros talentos? Será preciso proponer nuevas leyes, ó á lo ménos corregir las antiguas. Solon pudo ser bueno en aquella ocasion; pero segun los tiempos, varian las costumbres. Una Política fria y sin discurso solo es propia para entorpecer los ciudadanos. En fin, no dexan de inquietarme Philipo y su Macedonia. Es indecente que no le hayamos contenido en su deber.

estuve tentado vivamente de corregir un presuntuoso, que excitaba nuestro desprecio, creyendo merecer nuestra admiracion. No obstante callé, y continuó Aristias su discurso, exponiéndonos por menor sus reflexiones. Todo fué censurado en la República; y tal es la enormidad de nuestros desvaríos, que tenia suficiente razon para criticarlos: pero nada iguala á la locura de los remedios que propuso. Se alababa de sus descubrimientos: condenó repetidamente la ley (1) que prohibe per-

(1) Esta ley era de Solon, y desagradaba mucho á los jóvenes de Athenas, que llenos de orgullo, despues de haber frequientado las escuelas sofísticas, no dudaban que estaria mas bien gobernada la República si se les permitiese subir á la cátedra para sus acostumbradas arengas, y ponerse á la frente de todos los asuntos. Regular-

orar en la plaza pública antes de la edad de cincuenta años: nos dió á entender directamente que esta ley ridícula privaba á la República de sus sabios consejos; y finalmente, calló quando creyó habernos probado que él era el genio tutelar de Athenas, y que no se le podria culpar si proseguia la República en su decadencia.

Os doy gracias, le dixo Phocion, por las luces que me habeis comunicado, y no puedo dexar de alabar vuestro zelo por la patria. Habeis explicado con grande espíritu muchos vicios de nuestra República y de la Grecia; con todo, me parece que en el cúmulo de remedios que quereis aplicar, no habeis seguido un cierto órden y método que creo necesarios, y sin los quales todo lo que proponeis paliaria por algun momento, pero no sanaria entera-

mente no era muy observada esta ley en tiempo de Phocion; porque segun la observacion de Mr. l'Abbé de l'Olivét sobre la primera Philípica, no tenia mas que treinta años Demóstenes quando dixo esta arenga. Quizá estaria exceptuado este Orador de la regla general por sus grandes talentos: pero es mas verosímil que esto fuese un abuso seguido del descrédito en que habian caido las antiguas leyes.

mente nuestros males. ¿ Qué diriais de aquel médico, que llamado para ver un hidrópico excitado de la mas ardiente sed, mandase sin reflexion que se le diera inmediatamente de beber? ¿ Que porque le viera inflamada su sangre, le hiciese poner desde luego en un baño? ¿ Seria esto medicina, ó un consejo pérfido de un charlatan ignorante, que sin curar la enfermedad, solo cuida en dar á su enfermo un alivio tan pasagero como funesto?

¿Os atreveriais á ser médico ántes de haber estudiado toda la máquina del cuerpo humano? Sin duda que no. Quisierais conocer por menor sus principales partes, é instruiros de sus funciones, de sus diversos respetos, y haber observado y exâminado la virtud y propiedad de cada remedio. Es la Política, Aristias, la medicina de los estados, y no requiere ésta ménos conocimiento y reflexion que la otra. Antes de considerar muchas cosas para hacer que florezca nuestra patria, ¿habeis comenzado á inquirir y averiguar en vos mismo la razon, por la qual han consentido los hombres en renunciar la independencia con que han nacido, y se

han establecido entre sí mismos gobiernos, leyes y magistrados? ¿Habeis reflexîonado bien sobre la naturaleza del espíritu y corazon humano, y sobre la felicidad de que somos capaces? ¿Habeis advertido el origen de nuestras pasiones? ¿ Conoceis bien su fuerza, actividad y caprichos? ¿ Habeis procurado despojaros de lo que os preocupa para solo consultar á la razon, y elevaros con su socorro hasta el conocimiento general de la naturaleza sobre nosotros mismos? Y en fin, ¿habeis procurado separar nuestras verdaderas necesidades de aquellas que nosotros mismos nos hemos ocasionado: de estas necesidades artificiosas, que quizá nos causan todas las desdichas, no obstante que nos procuren algunos placeres de un intervalo breve con que somos engañados?

Sin estos conocimientos preliminares, ¿ quién os concederá que el objeto que proponeis sea en realidad el que debeis proponeros? ¿Cómo sabreis seguramente que el remedio que empleais producirá el bien que se espera, ó que aplicándole á una parte de la sociedad, no dañareis á la otra? No seria la Política mas que un

arte tan despreciable como el de los charlatanes que hoy la exercen en la Grecia, si librándonos de un mal solamente para darnos otro, no comprehendiera la causa de los mismos vicios que destruyen el cuerpo de la República, ó que irritan y alteran sus humores. Si solo buscais, Aristias, un conjunto de charlatanerías, no soy vuestro amigo, porque os advierto que no es esta la verdadera Política. No es el arte de engañar los hombres el de hacerlos felices: porque no está gobernada la Grecia sino por los que la empeoran, decide imperiosamente nuestra suerte una inconstante, caprichosa y cruel fortuna. Corriendo detras de una dicha quimérica, sombra ligera que nos engaña, y que no pueden detener nuestras manos, ¿por qué nos admiramos de no hallar sino desdichas? Ocupados solamente con el presente instante, éste se nos escapa sin detencion; y puesta siempre nuestra Política en unas circunstancias no previstas, ve engañar sus esperanzas y desconcertarse sus proyectos. Experimentamos que lo que ayer parecia procurar algun género de calma á la República, hoy excita una tempestad

nueva. ¿Por qué pues no volvemos á meditar aquellos lucidos principios, fixos é inmutables, que nos ha dado la naturableza para buscar y afirmar nuestra felicidad?

Gozaba yo de un duplicado placer, querido Cleofanes, escuchando á Phocion: veia que Aristias, considerando interiormente lo que decia, estaba combatido con el deseo de instruirse y el temor de ser engañado. Pintábanse sucesivamente estos sentimientos en su rostro; y así, por ayudar á su razon, le dixe: Os aconsejo, Aristias, que no perdais enteramente el consuelo por no veros tan hábil como lo es Phocion: se avergonzó y se sonrió. Valor pues, que si sois generoso en concederme que en veinte años que teneis de edad se pueden ignorar muchas cosas, sereis sin duda digno de ser su discípulo. A estas palabras tomó en Aristias el amor á la verdad superior lugar al amor propio: y echándome sus brazos al cuello, solo por respeto dexó de abrazar á Phocion.

Confieso, dixo á Phocion, por muy bueno el que yo esté pronto á corregir nuestras leyes y reparar las faltas de nues-

tros magistrados. Veo que sin conocer mis errores sin duda he de ser engañado; y no obstante, quanto mas reflexiono, comprehendo ménos vuestro pensamiento. ¿Cómo puede ser, prosiguió, que en medio de las revoluciones, que cada dia mudan la naturaleza de los asuntos y el semblante de las sociedades, tenga el arte de gobernar principios fixos, determinados é inmutables? Sin duda alguna, respondió Phocion, supuesto que tambien son fixos, determinados é inmutables los de la naturaleza del hombre, á quien debe hacer dichosa la política. Pueden mudarse los negocios con nuestros caprichos; mas de estas mudanzas ninguna se sigue á las reglas de la naturaleza, ni al destino de los hombres y la sociedad. Pero, insistió Arisrias, dad una vista, Phocion, á los bárbaros que cercan la Grecia: ¿qué prodigiosa diferencia no hallais entre los Persas, los Escitas y los Macedonios? Parece que nosotros los Griegos formamos otra clase de hombres aparte : ¿ cada una de nuestras Repúblicas no varia aun en costumbres? ¿ No aspiramos todos á diferente dicha? Lo que seria sabio en la Grecia, donde queremos ser libres, ¿ se haria vicioso en la Persia, que ama la servidumbre? ¿ La Arcadia, situada en medio del Peloponeso, puede proponerse el mismo objeto que Corintho? ¿ Nosotros, que cultivamos una tierra estéril é ingrata, hemos de imitar á un pueblo que habite la fértil Laconia? Supuesto pues que la sociedad tiene segun los lugares y tiempos diferentes necesidades; y supuesto tambien que las nuevas circunstancias y una repentina revolucion hacen á un pueblo muy diferente de lo que era ántes, ¿ no deberá ser la principal atencion de la Política el variar sus principios y conducta?

Que varie el modo de aplicar sus principios, lo concedo, respondió Phocion, ya porque todos los pueblos que se engañan no están en el mismo grado de error, y ya porque unos están mas remotos que otros del camino que conduce á la felicidad. Pero creereis, querido Aristias, que siguiendo lo extraño de nuestros gustos, debe tener la naturaleza, tan inconstante y caprichosa como nosotros, diferentes géneros de felicidades para distribuírnos las? No: no tiene mas que uno, que ofrece

igualmente á todos los hombres; y ha de principiar la Política por el conocimiento de esta felicidad, de que es capaz el hombre, y por el de los medios que se le han dado para llegar á ella.

Aristias, imaginaos unos imprudentes caminantes, que partiendo de Athenas para Corintho sin instruirse del camino que deben seguir, se extravien por la carrera de Jonia, Tracia ó Macedonia: llegarán siguiéndola á las provincias donde nace el dia, á las naciones Hyperboréas, ó á los Bárbaros que habitan de la otra parte del Tanais; pero á pesar de su valor ó su paciencia, perecerán de fatiga y miseria antes que encuentren sobre las fronteras del mundo á este Corintho, que no estaba mas que algunos estadios de distancia, y adonde podian llegar cómodamente. Así pues es el error de todos los pueblos: buscan penosamente la dicha donde no está, y llaman Política la inquietud que les fatiga en un curso incierto y en-

¿Sabeis, Aristias, continuó Phocion, qual era la situacion de Lacedemonia quando le diéron los Dioses por legislador á

Lycurgo? Todos los Espartanos se habian propuesto unas ideas falsas y quiméricas de su dicha: los dos Reyes creian que consistia en gobernar una loca multitud de esclavos: los ricos en robar al pueblo; y todo el resto del vulgo en despreciar las leyes con que se queria oprimir. Si alguna vez se reunian las diferentes órdenes de la República, era solo por unas ideas de ambicion y avaricia que las hacian odiosas á los pueblos vecinos á la Laconia, sobre los quales exercian sus públicos ladronicios, experimentando de ellos por turno la venganza.

Si Lycurgo hubiera fomentado los errores de su patria en lugar de disiparlos,
continuarian los Espartanos en ocasionarse disgustos: siempre puestos á la mira
de los desórdenes de la tiranía y anarquía, y siempre desgraciados, desvaneciéndose de ser algun dia felices, no hubieran cesado de aniquilarse sino quando
uno de sus enemigos les hubiese reducido
á la condicion de los Helotes. Este hombre, para ellos divino, les puso en la rueda de su fortuna: fué sencilla su operacion: no se dexó arrastrar de sus preocu-

paciones: quiso consultar á la naturaleza: descendió hasta lo mas secreto del corazon humano, y penetró lo mas oculto de la providencia. ¶ Sus leyes, hechas para reprimir nuestras pasiones, no se dirigiéron á otra cosa que á explicar y afirmar las leyes mismas que el Autor de la naturaleza nos prescribe por el ministerio de la razon con que nos ha dotado, y que es solamente el magistrado (1) supremo é infalible de los hombres.

(1) No puedo dexar de poner aquí á la vista de mis lectores un párrafo de Ciceron, admirable en su República: "Y á la verdad, que la verda-, dera ley es la recta razon, conveniente á la na-, turaleza, derramada en todos, constante, sem-, piterna, que llame al oficio enseñando, y aparte con terror del engaño prohibiéndolo: y la que , con todo eso, ni en vano manda ó veda á los "buenos, ni vedando ó mandando mueve á los malos: á esta ley ni es lícito renunciarla, ni es "permitido quitar algo de ella, ni toda se puede , borrar : ni podemos ser desatados de esta ley por , el Senado ó el pueblo: ni se ha de buscar alguno que la explique ó pueda ser intérprete suyo: ni "habrá otra ley en Roma, otra en Athenas, otra "ahora, u otra despues de ésta; sino que á todas , las gentes y en todo tiempo las contendrá una "ley que siempre dura y es inmutable, y será uno "como el comun Maestro y Emperador de todo "aquel Dios, que es inventor, escudrifiador y daA estas palabras, querido Cleophanes, Aristias todo imbuido de la doctrina de

dero result leves misterious que nos in-

dor de esta ley, á quien el que no le obedeciere, él mismo se huirá, y despreciará la naturaleza , del hombre, y por esto mismo pagará grandes , penas, aunque se hubiese escapado de los demas , suplicios que puedan imaginarse." Esta es la razon con que se explica Ciceron de un modo tan sublime y verdadero, que debe ser el principio y regla de toda la Moral y la Política. No tienen las conferencias de Phocion otro objeto que el de descubrir y explicar esta importante verdad. Aun dice Ciceron en su tratado de Leyes: "¡Qué cosa , hay mas divina que la razon, no solo en el hom-"bre, sino en todo el cielo y la tierra! La qual , quando creciere y se hallare perfecta se llama comunmente sabiduría. Es pues (porque nada , hay mejor que la razon, y ella está en el hom-"bre y en Dios) la primera compañía del hombre con Dios: es un derecho con el que está unida , la sociedad de los hombres, y lo que constituye una ley. Esta ley es la recta razon de mandar , y prohibir, y el que la ignora ese es injusto, , hállese ó no escrita. Pero si por los preceptos de , los pueblos, por los decretos de los Príncipes, ó por las sentencias de los jueces se constituyesen , los derechos, seria derecho hurtar, seria dere-, cho adulterar, y seria derecho suponer los tes-,, tamentos falsos, si todas estas cosas se probasen , con los hechos ó dichos de la muchedumbre : y , si tanto es el poder de las sentencias y manda-, tos de los malos, que con sus socorros se mude , la naturaleza de las cosas, ¿ por qué no juzgan

nuestros sofísticos, no pudo contenerse sin interrumpir á Phocion: ¿pues quáles son, dixo, esas leyes misteriosas que nos impone la razon? ¿Por qué se han de apagar las pasiones, cuyo saludable fuego da el movimiento y la vida á la sociedad? ¿La naturaleza, que nos manda con imperio correr sin detencion á la felicidad, no nos hace conocer claramente su voluntad y nuestro destino por un atractivo del placer, ó un cierto punto de dolor con que arma todo aquello que nos cerca? Yo huyo, ó sigo un objeto, siguiendo el impulso que me llama, ó me aparta: ¿cómo me extraviaré del camino recto obedeciendo este instinto? ¿ Mis pasiones, nacidas en mí aun ántes que mi razon, no son, como tambien ésta, obras de la naturaleza? Esta obscura antorcha, que dicen debe guiarme, ¿ por qué ha de resplandecer la última á mis ojos? Si la naturaleza hizo los hombres para obedecer á la razon, ¿ por qué han de ser dueños de desobedecerla? ¿Por

<sup>&</sup>quot;que las que son malas y perniciosas se tengan por "buenas y saludables? ¿O por qué pudiendo ha— "cer la ley derecho de la injuria, no pueda hacer "la misma lo bueno de lo malo?"

ventura, es esta naturaleza tímida, débil, sin poder, y limitada como nuestros magistrados? En una palabra, esta razon, con que se alaba á inciertos oráculos, y con la que nos hacemos tan soberbios, no es otra cosa que efecto de nuestra vanidad. Damos este nombre á unas preocupaciones formadas por el acaso, y consagradas por la educacion y el hábito: diferente en la Persia, en Egipto, en la Tracia, y casi diversa en todas las ciudades de la Grecia, cada una cree tenerla, y ninguna, á la verdad, la posee: por otra parte débil, lánguida y siempre esclava, ¿sobre qué funda su afectado imperio? Solamente de él gozan las pasiones, y es la naturaleza quien se las ha dado, juntamente con la fuerza necesaria para subyugarnos.

Ah jóven, replicó Phocion, quánto os compadeciera si estos errores de vuestro entendimiento pasaran á vuestro corazon para sofocar el fruto de la virtud! En vuestra edad parece la virtud una paradoxa atrevida, que es preciso sufrírosla, supuesto que en vuestros pocos años no hay filósofo sino por pasion: algun dia tendreis vergüenza de haber confundido

los groseros apetitos de nuestros sentidos y las preeminencias del alma con las prudentes leyes que nos prescribe la razon.

Ah, mi querido Cleophanes, que no habeis sido testigo de nuestra conversacion! Si vierais á Phocion, aquel que en los tumultuosos debates de nuestra plaza pública supo siempre conservarse sereno, irse insensiblemente enardeciendo en favor de los intereses de la razon y la virtud, porque vió se les daba distinto orígen, siendo comun su causa, y hablar con tan inflamada eloquencia, que yo no os puedo ponderar.

ses un corazon recto, mi querido Aristias, yo os ruego no corrompais este precioso don que os han concedido. Si la razon no es mas que una preocupacion, inferid de esto, que la virtud tampoco es otra cosa que una palabra inútil y sin sentido: vos la desterrais de la tierra, ; y qué espantosa se nos volveria entónces la morada que estuviesemos obligados á habitar! Los tigres serian ménos peligrosos para el hombre que el hombre mismo. No: no cerreis los ojos á la verdad que por todas partes

os ilumina. ¿ No es evidente que el imperio que dexamos usurpar á las pasiones es el origen de todos nuestros males? ¡Plugiera al cielo que fueran ménos repetidas las pruebas de una experiencia tan constante! Miéntras que mi propia razon, ministro del Autor de la naturaleza entre los hombres, y órgano de su voluntad, me enseña que sea justo, humano y bienhechor: miéntras que me aconseja que busque mi particular felicidad en el bien público, y á unir á los hombres por medio de las virtudes que inspiran seguridad y confianza; exâminad las ruinas que producen las pasiones en la sociedad. Cada una de ellas ciega sobre todo otro interes que el propio, y rompe los vínculos de la República, mirándose como objeto y centro único de todo. Separa el vicio unos ciudadanos de otros, á quienes la virtud juntaria y tendria unidos: divide los pueblos por los ódios, temores y sospechas. Nada hay sagrado para las pasiones: muertes, guerras, traiciones, violencias, injusticias, perfidias y ociosidades son su corte y acompañamiento, miéntras que la razon llama alrededor de sí á la paz, la buena fe y

la felicidad al séquito de todas las vir-

Tenemos un perfecto medio, querido Aristias, entre las puras inteligencias y los brutos. No somos enteramente ni lo uno ni lo otro. El fin de la filosofía es conocer nuestra condicion, y ser suficientemente sabios para mantenernos sin orgullo y sin baxeza en la fortuna que nos cupiere: tenemos una razon y muchas pasiones. Cuidado que riéndoos de estos filósofos fieros, que quisieran separar nuestra alma de los lazos de las pasiones, no caigais en el error mucho mas dañoso de aquellos hombres sin costumbres que os convidan á mancharos con el cieno de ellas, y continuamente se entristecen de haberse dexado engañar por los falsos bienes que presentan. Es querer destruir nuestras pasiones oponerlas al Autor de la naturaleza: son obra suya, é inmortales como él; pero nos manda templarlas, arreglarlas y dirigirlas por los consejos de la razon, pues solamente así pueden perder su veneno y contribuir á la felicidad nuestra.

Quando así hablaba Phocion, tenia Aristias baxos los ojos, y parecia que se Finalmente, suspirando dixo: La naturaleza se halla poseida de los hombres con tanta perfidia como crueldad: ¿cómo puede subsistir este monstruoso enlace de qualidades tan opuestas? ¿Por qué estamos tan llenos y cercados de asechanzas? O á lo ménos, ¿por qué no se han de dar á nuestra razon las fuerzas ó el encanto que poseen nuestras pasiones?

Conoced, le dixo Phocion, la suprema sabiduría, y humillaos conmigo en su presencia. Supuesto que por todas partes estamos acosados con estrechos límites, no seamos tan temerarios que queramos comprehender, abrazar y medir un Ser infinito. ¿Quiénes somos nosotros para pedir que nos dé cuenta de sus designios y de su conducta? Lo que vemos de su sabiduría, debe dexarnos en una profunda y aun respetuosa admiracion, para lo que no alcanza la comprehension nuestra. Si nos descubriera el sistema general del mundo, ¿ seria bastante perspicaz y extensiva nuestra vista para reconocer todas sus partes y sus individualidades? No, querido Aristias: si el Autor de la naturaleza quisiera

revelarnos todos sus secretos, no los comprehenderiamos: nos enseñaria unos misterios, á los que no podria alcanzar nuestra razon, hecha solamente para las verdades de inferior órden.

Limitemos nuestros conocimientos y averiguaciones. Las verdades que nos importa conocer, pródiga la Providencia las ha puesto en nuestra mano, para decirlo así; pero lo demas está oculto baxo un velo impenetrable. ¿ De qué pues nos quejamos? ¿No está suficientemente probado que las pasiones no nos dan el bien que prometen? ¿Falta nuestra razon á advertirnoslo? ¿Por qué no oponemos la prudencia de Ulises á las sirenas, cuya melosa voz no nos llama mas que para devorarnos? ¿ Esperará la Política nuevas revoluciones en los estados, nuevas desgracias y decadencias para convencerse de que la infelicidad de las sociedades quiere otro fundamento que el de las injustas, ciegas, inconstantes y caprichosas pasiones? Haced, querido Aristias, un retrato del espectáculo que ofreceria la tierra si todos sus habitantes, semejantes á aquel divino Sócrates, de quien Platon y Xenocrates me

han dado muchas veces la idea, uniesen entre ellos todas las virtudes. Si es verdad que en esta nueva edad de oro habitaria la felicidad entre los hombres siendo reprimidos y dirigidas las pasiones por la razon, ¿no es mas cierto que debe la Política hacernos amar la virtud, y que ésta es el único objeto que deben proponerse los legisladores, las leyes y los magistrados?

Podrán los sofísticos declamar contra los derechos de la razon en favor de las pasiones quando puedan hacernos percibir las grandes ventajas que saca una República de la avaricia, prodigalidad, pereza, intemperancia é injusticia de sus ciudadanos y magistrados. Convidadlos, mi querido Aristias, si quereis confundirlos, á reflexionar los siglos pasados: hacedles observar que la Grecia fué regada de sangre y lágrimas, en tanto que nuestros antecesores, mas semejantes á las bestias silvestres que á los hombres, viviéron baxo el imperio de las pasiones : convidad á esos grandes filósofos, tan enemigos de la razon, á que nos enseñen por qué no principiamos á ser ménos infelices sino quando las leyes y magistrados, siguiendo

sus primeros convenios, y guardando segun el mérito los castigos y recompensas, comenzáron á reprimir algunas pasiones, y á dar estimacion á las virtudes. Seguid los hechos de la Grecia, y vereis mas ó ménos dichosos los pueblos, segun que la Política haya sabido hacer mas ó ménos honestas las costumbres.

Cien ciudades nuestras han sido deshechas por turbaciones interiores: buscad la causa, y vereis que alguna pasion enardecida por la esperanza del suceso ha roto el débil freno que la contenia : contareis siempre nuestras calamidades por el número de nuestros vicios: bien sabemos los males que han producido las pasiones de un Pericles, un Cleon y un Alcibiades: puedo nombrarlos; pero decidme tambien, ¿ quáles son los que han hecho las virtudes de Miltiades, Aristides y Cimon? Algunas veces han usurpado mil tiranos la soberanía de las Repúblicas: ¿y se hubieran atrevido á formar este proyecto si sus conciudadanos, ya esclavos de sus mismas pasiones, no hubieran estado dispuestos á sacrificar su patria y libertad á su venganza y avaricia?

Pero ¿por qué, Aristias, somos hoy nosotros tan diferentes de nuestros padres? ¿Por qué caemos en desprecio, y por qué no somos mas felices? No acuseis con sofismas á una fortuna ciega que no exîste, ni mireis mas que á la mudanza de costumbres: la sed del oro, que nos devora, ha extinguido el amor de la patria: el luxo de los ciudadanos excede en todo á las obligaciones de la humanidad : los placeres, la ociosidad, la flaqueza y otros mil vicios han vilipendiado nuestras almas: ¿ qué Trasibulo nos libertará de estos tiranos mas implacables que Critias (1)? Volvednos las virtudes de los Athenienses que venciéron à Xerxes: volved à todos los Griegos su primera templanza y justicia, y nos dareis al mismo tiempo nuestra antigua union y las fuerzas que han conservado nuestra libertad. Luego que los Griegos sean virtuosos, mirarán enteramente á la Grecia como á su patria comun. El valiente Philipo, que nos desaseedor, servira de instrumento a vuestro

<sup>(1)</sup> Era Critias uno de los treinta tiranos que etableció Lisandro en Athenas, y fué aun mas cruel que sus compañeros: dió la ridícula ley que prohibia el arte de raciocinar en Athenas.

fia y medita nuestra servidumbre, quando se armen nuestros vicios contra nosotros mismos, temblaria del nombre de la Grecia, ó nos miraria como á los protectores de su reyno.

Tal es el órden establecido en las cosas humanas, amado Aristias, que la prosperidad de los estados es la cierta y constante recompensa de sus virtudes, y la adversidad el castigo infalible de sus vicios. La historia de los siglos pasados instruye al nuestro de esta verdad; y pasando el tiempo, tambien nosotros servirémos de leccion á nuestros nietos. Exâminad las revoluciones que han destruido tantos imperios, que son otras tantas voces, por las quales dice á los hombres la Providencia: "Desconfiad de vuestras pasiones, » que os prometen la dicha, lisonjeándoos » para engañaros; pero si dais oido á sus "mentiras, se harán vuestros verdugos, » conduciéndoos á la servidumbre. Un ti-2) rano doméstico, ó un extrangero venoscedor, servirá de instrumento á vuestro (1) Hen Criting und de los treinta (1)

Id, querido Aristias, le dixo Phocion, y meditad las grandes verdades que

acabo de exponeros: decios á vos mismo todo aquello que yo pudiera añadir á las primeras reflexiones que se han presentado á mi discurso. Supuesto que la naturaleza, dándonos un deseo insaciable de la felicidad, nos ha manifestado el camino para llegar á ella, no la llameis con los sofisticos madrastra nuestra, y que estamos condenados á padecer la suerte de Tántalo. Imponed silencio á vuestras pasiones para preguntar á vuestra razon, y ella os enseñará todas las obligaciones del hombre: conocereis nuestro destino, y vereis que solamente nos descarría la Política quando se prostituye al servicio de sus pasiones. Sois mejor, Aristias, de lo que imaginais, y no es posible que permanezcais mucho tiempo en el error. Las opiniones de nuestros sofísticos han podido, no sé por qué ayre de novedad ó de audacia, sorprehender vuestra imaginacion; pero tocais ya en una edad en que se tiene suficiente experiencia para dar principio á desconfiarse de sus pasiones, y se aprende á vencerlas, ó á lo ménos á combatirlas con prontitud, quando no se tiene el corazon corrompido.

Ya veis, me dixo Phocion, despues que se fué Aristias, de qué doctrina se emponzoña el espíritu de nuestros jóvenes. Apénas descubren que no todo es verdadero, quando todo lo tienen ridículamente por falso: embriagados de orgullo, pasan á cuchillo quanto se les presenta: miden estos pequeños héroes en sus asambleas filosóficas la grandeza de sus pretendidos triunfos con la importancia de las verdades á que se atreven á oponer: necios para abrir los ojos á la evidencia, y dudando sin perturbacion de todas las cosas, les parece tenerlas exâminadas todas, porque así lo persuaden á los ignorantes. Quando se busca sofocar la voz y la autoridad de la razon, quando se la quiere hacer esclava de las pasiones, ¿qué seguridad y qué union puede haber entre los hombres? ¿Qué quereis que la República espere de los ciudadanos y magistrados? Toca instantaneamente su ruina. Se mudará Aristias, añadió Phocion: yo os lo anuncio; es buena señal aquel silencio modesto que ha guardado miéntras que le advertia sus errores: no tiene vicio particular que se los haga gustosos, y me parece que está

abierto su corazon para mis instrucciones: mas atolondrado, mas vano y mas presuntuoso que perverso, se rendirá á las luces de la razon; y pluguiera á los Dioses que se parecieran á él todos nuestros Athenienses.

## ENTRETENIMIENTO SEGUNDO.

do a conocerme, doy principio a gustar

No hay virtud, por infima que parezca, que no contribuya á la felicidad de los hombres. Es el objeto principal de la Política arreglar las costumbres. No hay sin ellas buen gobierno. Reparan los vicios. Objeciones de Aristias, y respuestas de Phocion.

No se engaño Phocion, querido Cleophanes. Sus palabras, como una ráfaga de
llama, habian encendido mucho fuego en
el corazon de Aristias. Vino este jóven
ayer á mi casa, y embarazado en detenerme, no se atrevia á mirarme. ¡Qué sabio es Phocion! me dixo rompiendo su silencio. Yo me perdia, y sus discursos han
hecho revivir en mí un gusto á la virtud,
que yo mismo trabajaba infelizmente para
destruirla.! Qué ilustrado me ha parecido,

aunque abatia mi amor propio! No temia otra cosa que parecerle tan despreciable como yo me parecia á mí mismo. Despues que le he visto, solo me he ocupado en meditar su doctrina. A la verdad, me admiro de mi temeridad en querer saberlo todo, y de la debilidad con que he sido el engaño de algunos sofismas. Comenzando á conocerme, doy principio á gustar un género de tranquilidad, con quien no creo se acompaña el error. Estoy impaciente por volver á ver á Phocion; pero temo presentarme á su vista, y que no me encuentre aun digno de escucharle.

Aristias, le respondí, los sofistas se irritan quando alguno se atreve á oponerse á sus opiniones, porque sola la avaricia es la que fomenta sus palabras. Temen no sean aplaudidas sus lecciones, de que hacen un trato mercenario; pero un verdadero filósofo no tiene otro interes que el de la verdad, y sabe muy bien quán extraña nos es por no sernos indulgente. Phocion (os respondo por él) perdonará á vuestra edad el haberse dexado llevar de los sofísticos, y haberos engañado las pasiones, aun mas hábiles que ellos: ten-

drá á bien vuestro arrepentimiento, y os perdonará vuestros errores supuesto que los abjurais, y que siempre parece bien el enmendarse. Venid, Aristias, conmigo para aprender nuevas verdades; y quieran los Dioses hacerlas útiles á la República.

Gozad de vuestra victoria, le dixe á Phocion, acercándosele, que aquí teneis á Aristias rendido á la razon en una edad en que se hace mérito de no consultarla. La presencia de un hombre virtuoso, mi querido Cleophanes, tiene casi el mismo poder que los altares de los Dioses, que animan á los suplicantes que se acercan: no tuvo Aristias para serlo algun impedimento: aseguró á Phocion que volvia á la razon toda su dignidad y sus derechos. Es extraña locura, dixo, atreverse á usurpar el nombre de filósofo al mismo tiempo que se iguala con los animales, y pretender raciocinar defendiendo que no hay razon: no puedo comprehender por medio de qué digresiones he venido à creer que la sabiduría consiste en que obedezcan á la razon las pasiones, de quienes una quotidiana experiencia nos da á conocer el porte, los caprichos y la injusticia. La felicidad es sin duda compañera del órden y de la paz; y las pasiones, enemigas aun las unas de las otras, están en un perpetuo estado de combate. ¿ Qué bienes puedo esperar de esto? Y por el contrario, ¿qué males no debo temer, y mas si mi razon no se hace su mediadora, su árbitro y su juez? Acuérdome de aquellos cortos instantes de mi vida en que obedecí á mi razon, y de que gocé en ellos una especie de gusto superior al que dan los sentidos. He comparado estos momentos á los dias de error en que gobernaban mis pasiones, y no me ha representado mas mi memoria que unos placeres acompañados de turbacion, inquietud y arrepentimiento: aun no descubro bien mi corazon con este recuerdo. E sziszsita cont., alusoi stipu

He llevado la consideracion á otro teatro mayor, y he visto á las pasiones, como otras tantas furias, llevar la desolacion por toda la tierra, mudar los magistrados en enemigos de la sociedad, echar á sus pies las mas santas leyes de la humanidad, y destruir en un instante los mas formidables imperios. Pregunté á mi razon: descubria á lo léjos la verdad, y juzgaba que estaba en el camino que conduce á ella; pero mis extravíos pasados me han enseñado á desconfiar de mí. No me atrevo, Phocion, á caminar sin vuestro socorro. No oso á entrar solo en el santuario de esta Política sublime, que no tiene otro instrumento ni otro apoyo que la virtud: temeria profanarlo: sed mi guia, y dadme un conocimiento nuevo.

Aristias querido, le respondió Phocion despues de haberle abrazado tiernamente, son vuestros progresos mas rápidos de lo que yo esperaba: habeis tenido ánimo para quitar á las pasiones la máscara con que se cubren para engañarnos: poca verdad hay donde está prohibida descubrirse. Estais persuadido que la razon es el órgano por el qual nos hace conocer sus intenciones el Autor de la naturaleza, y que ella sola nos puede llevar á la felicidad. Sabed pues, querido Aristias, que la Política debe ser el ministro y cooperador de la Providencia entre los hombres, y que nada hay mas despreciable que el arte engañoso, que apropiándose este nombre, no tiene mas reglas que la preocupacion pública y las pasiones de la multitud: que no emplea mas que la astucia, las injusticias y violencias; y que alabándose de acertar por contrarios caminos al órden eterno de las cosas, ve desvanecerse entre sus manos la dicha que juzgaba poseer.

Es mas sabio que todos nuestros legisladores el esclavo que cultiva vuestros campos: para recoger abundantes mieses ha estudiado la cultura que necesita la tierra, observando las estaciones que tiene destinadas para la produccion de qualquier fruto, sin pensar jamas mudar el orden. La Política sigue constantemente este exemplo despues de haber penetrado en los secretos de la naturaleza las causas de su felicidad sobre el destino del comun. Luego que sea prudente para no imaginarse mas hábil que la naturaleza, será la Moral su principal estudio, la qual enseña á distinguir las verdaderas virtudes, de las que no tienen mas que el nombre de tales, y que la preocupacion, la ignorancia y la moda han imaginado. Su primer cuidado será apurar sin cesar la moralidad, dando una particular atencion á las virtudes que son mas necesarias á la sociedad, y debe ser su principal objeto tomar las

mas eficaces medidas para impedir que las pasiones salgan victoriosas del continuado combate que nuestra razon está condenada á sostener contra ellas: en una palabra, es todo su fin el tener las pasiones como encorvadas baxo un yugo, afirmar el imperio de la razon, y dar alas á la virtud.

T Entremos por menor en las que debe cultivar la Política; pero ántes respondedme, Aristias, á mi intento. Quando comprais un esclavo, ¿os importa poco que sea bribon, picaro, gloton y mentiroso, ó que tenga las qualidades opuestas á estos vicios? ¿ No os es tambien mas ventajoso que vuestro vecino sea justo, humano y bienhechor? ¿Os es igual que vuestro amigo sea dirigido por sus gustos, corrompido, injusto y vinoso, ó que sea atento á llenar las obligaciones de un hombre de bien? Quando un matrimonio, que os deseo feliz, os haya elevado á la dignidad de padre de familia, ¿os será indiferente que vuestros hijos contraigan el hábito del vicio ó el de la virtud, y que vuestra muger tenga las costumbres de una cortesana, ó el que sea casta, modesta, retirada y económica?

No espero vuestra respuesta, prosiguió Phocion: ya la sé: pero supuesto que la muger, los hijos, los amigos, los vecinos virtuosos y los esclavos fieles á su obligacion son tan propios para hacernos dichosos en el seno de nuestras familias, en donde pasamos la mayor parte de la vida, ¿ por qué despreciará la Política este importante ramo de nuestra felicidad? Yo no ignoro que baxo el pretexto de no sé qué elevacion de espíritu, se burlan hoy con desprecio de las virtudes económicas nuestros Athenienses, que no los comprehendo en la realidad. Se dirá que no es hombre de bien no siendo un héroe; pero es porque la corrupcion que reyna en lo interior de nuestras casas, nos hace incapaces de practicar aquellas virtudes caseras que tomamos el partido de despreciar. La modestia en las costumbres nos parece ó baxeza ó rustiquez. Queremos que nuestras casas sean una especie de asilo, donde no se atreva á entrar la ley para instruirnos de nuestras obligaciones, no obstante que en el centro de nuestras familias es donde han dado el primer modelo de las leyes y la sabiduría los padres tiernos

y prudentes: decimos que es degradar á los magistrados el ocuparlos en nuestros cuidados domésticos; pero realmente solo queremos mantener impunemente nuestras malvadas costumbres. Disgustados de la sinceridad de nuestros padres, deseamos el fausto y elegancia aun en las virtudes, que es conocer bien mal su naturaleza y el lazo que las une unas con otras.

No creo con facilidad las qualidades sublimes de estos héroes, á quienes alaba un gran teatro de locos espectadores. Solo por el exercicio de las virtudes domésticas se prepara un pueblo á la práctica de las públicas. El que no sabe ser ni marido, ni padre, ni vecino, ni amigo, no sabrá ser ciudadano. ¿Pensais, Aristias, que los hombres sin virtud, y acostumbrados á obedecer á sus pasiones en el centro de sus familias, siguiéndose unos á otros en el extravio del ordinario curso de la vida, tomarán repentinamente nuevo genio y nuevas inclinaciones entrando en el Senado, ó en algun puesto público? ¿O que sus pasiones y vicios no se atreverán á inspirarles la maldad, segun tienen costumbre, quando se trate de deliberar sobre los intereses de la República, ó de decidir su suerte? No lo esperaba Licurgo, ménos presuntuoso que nuestros sofísticos y oradores, y así tuvo una particular atencion en reformar las costumbres domésticas de los Espartanos: puso mas leyes para hacer las gentes honestas, que para arreglar la forma del Senado y la Política de las públicas asambleas. Sabia bien que los hombres virtuosos van como por instinto delante de sus obligaciones, y que tendrán siempre buenos magistrados.

En efecto, ¿ por qué especie de milagro se verá en una República una serie de hombres de bien á la cabeza de todos sus negocios, si no comienza á tener por ciudadanos unos hombres acostumbrados á practicar las obligaciones de la vida privada ? Es menester que un pueblo sepa estimar la virtud para dar á sus magistrados el ánimo y constancia que necesitan en el exercicio de sus funciones. Debe amar la justicia para desear un magistrado que sea siempre justo, firme y tan inflexíble como la misma ley. Los ciudadanos viciados lo repugnarán, y su probidad les servirá de carga: le preferirán un Cleon que halague sus vicios, cuyo corazon esté abierto al interes, y cuya mano descuidada y débil dexe torcer desigualmente la balanza de la justicia.

Juzgad, querido Aristias, de la doctrina que os explico, por lo que ha pasado en nuestros dias en nuestra República. Apénas hubo corrompido nuestras costumbres Pericles (1), pretendiendo pulirlas:

(1) La abundancia del dinero que los tributos de los aliados lleváron á Athenas, el luxo que se siguió, y las contribuciones que hizo pagar Pericles al pueblo para asistir á los espectáculos y á los juegos de la plaza pública, fuéron las principales causas de la corrupcion de las costumbres de los Athenienses. Solo hablaban de fiestas y de placeres. La estimacion concedida á las artes inútiles las hizo hacer rápidos progresos; y no cuidando mas los Athenienses que del gusto, la elegancia y la observacion, miránon á sus padres como hombres groseros, no haciendo caso de las virtudes. Pinta admirablemente Platon en su República los progresos, y si me es lícito hablar así, la generacion de los vicios en una ciudad que posee superfluas las riquezas.

"El erario lleno de qualquier oro pierde á la ,República; porque primeramente encuentran ,nuevos gastos, y los llevan hasta las mismas le ,yes, á las quales ni ellos ni sus mugeres obede ,cen. Despues uno por el exemplo de otro, y por ,la emulación perturbados muchos, todos final-

apénas comenzamos á estragarnos buscando en las artes inútiles la suntuosidad de nuestros espectáculos, la magnificencia en nuestros muebles y la delicadeza en nuestras mesas: apénas las cortesanas, ántes despreciadas, y ahora árbitras del gusto y del agrado, han descubierto á nuestros jóvenes una escuela de galantería y ociosidad: apénas, en una palabra, hemos estimado los deleytes, la elegancia y las riquezas, y respetado las grandes fortunas, quando hemos sido castigados viendo

cies at queblo cama asistir é les espectaculos y á , mente se vician... De aquí se sigue, que derra-, madamente inclinados á acumular las riquezas, , quanto mas preciosamente las estiman, tanto me-, jor juzgan la virtud. ¿Por ventura no se diferencia , de tal modo la virtud de las riquezas, como si , puestas una y otra en el equilibrio de un peso, , siempre se inclinen á la parte contraria?... Lue-, go quando en una ciudad se honran las riquezas , y los ricos, se desprecian la virtud y los hom-"bres buenos... Se dirigen á ellas todos los cui-"dados, y todos los que están en honor las fre-"qiientan; pero las que se juzgan de alguna es-, timacion, suelen decaer para algunos... Y así de , los deseosos de la victoria y el honor, solamente , se hacen avaros de la ganancia y los dineros, y "alaban y admiran á los hombres ricos, y los "promueven á los empleos de dignidad, y des-"precian á los pobres."

el donayre, el fausto, el luxo y la riqueza obtener el lugar de la sabiduría, y hacerse otros tantos títulos para llegar á las magistraturas. ¿Qué República hubiera podido sufrir á los hombres despreciables que han sucedido á Pericles? Aturdidos, lascivos, avaros, &c. no han visto en la administracion, de que estaban encargados, mas que el poder satisfacer mas fácilmente á sus pasiones. No temiendo ni los respetos, ni el juicio de una multitud tan viciosa como ellos, ¿habian de molestarse en obrar bien? Solo cuidáron de admirar y engañar á los mirones con secretos y enredos en las ocasiones mas arduas : no gobernando sino por conciliábulos y embrollos, unicamente intentaron hacer las leyes sujetas y dóciles á sus deseos, y blandas para sus designios; y á lo mas tuviéron destreza para engañar á unos pocos ciudadanos virtuosos, manifestándoles una ó dos acciones honestas con esplendor y semejanza de tales, y con el fin de poder ser libremente injustos al abrigo de una buena reputacion usurpada.

¶ . Inferid de esto, Aristias, que no hay virtud, por pequeña que parezca á

los ojos de la Política, que pueda sin evidente peligro despreciarse. Añadamos aun, que las leyes mas esenciales á la felicidad y á la seguridad de los estados son aquellas que miran y arreglan hasta lo mas mínimo de las costumbres. Os confieso que no entiendo lo que piensan nuestros sofísticos en hablando del bueno y mal gobierno; si no es que quieran dar á entender por estas palabras unas formas de policía, que siendo mas ó ménos propias para reprimir las pasiones de los magistrados y de los ciudadanos, hacen el imperio de las leyes mas ó ménos sólido.

He oido muchas veces á Platon discurrir sobre esta materia. Condenaba la Monarquía (1), la pura Aristocracia y el

(1) Esto que dice aquí Phocion de Platon, es muy conforme á la doctrina que estableció este Filósofo en su tratado de Leyes, lib. 4. Se declara por el gobierno de Creta y Esparta: "Ver", daderamente (responde á Clinias de Creta y á Magilo Lacedemonio, que habiéndole dado cuenta de la administracion de sus Repúblicas, no sabian en qué clase de gobierno ponerlas) "Ver", daderamente, ó varones grandes, sois partici", pantes de la República: las que al presente se
", llaman Aristocracia, Democracia y Monarquía
", no son Repúblicas, sino diversas habitaciones

gobierno popular. Jamas, decia, están en seguridad las leyes baxo de aquellos em-

" de las ciudades, en las que una parte sirve á " la otra que domina." Y dice en la misma obra, lib. 8. "Ciertamente que no es soberanía este gé-" nero de República, sino que rectísimamente se " pueden llamar sediciones, pues no domina con " alguna fuerza á los que la aprecian, sino á los

, que no la quieren obedecer."

Todos los antiguos filósofos han pensado como Platon, y los mas célebres hombres del estado han querido establecer siempre en sus ciudades una Política mixta, que afirmando el imperio de las leyes sobre los magistrados, y el de estos sobre los ciudadanos, una en sí las ventajas de los tres gobiernos comunes, y no tenga alguno de sus vicios. Exceptuando los Espartanos, los Griegos inconstantes y zelosos de su independent cia hasta temer el yugo de las leyes, sin las que no hay libertad, solo se acomodaban á la pura Democracia. No solamente la asamblea del puer blo poseia en todas las Repúblicas el poder legise lativo, sino que rara vez dexaba á los magistrados libertad para exercer las funciones de que estaban encargados. No conocia límites la autoridad del pueblo en Athenas. Los magistrados tenian un nombre vacío y en vano. Las órdenes del Senado se eludian, y sus decretos y juicios eran rechazados si no tenian el arte de conformarse con el gusto del pueblo.

Preguntar quál es el mejor gobierno, el Monárquico, Aristocrático ó Democrático, es lo mismo que inquirir qué mayores ó menores males pleos que dexan una carrera libre á las pasiones. Temia el poder de un Príncipe, que siendo único legislador, juzga solo de la justicia de sus leyes. Estaba temeroso en la Aristocracia del orgullo y avaricia de los grandes, que creyendo que todo les es debido, sacrificarian sin escrúpulo los intereses de la sociedad á sus particulares ventajas; y temia tambien en la pura Democracia los caprichos de una multitud siempre ciega y extremada en sus deseos, y que condenará mañana con enojo lo que aprueba hoy con entusiasmo.

Queria este grande hombre, prosiguió Phocion, que por una discreta union de todos los gobiernos estuviese dividido el poder público en diferentes partes, propias de imponerse, balancearse y templarse reciprocamente. Pero no se contentaba con esto, querido Aristias. Conocia muy bien á los hombres el discípulo de Sócrates para pensar que el gobierno, cuyas

puede producir la pasion de un Príncipe, de un Senado ó de la multitud: y querer saber si un gobierno mixto es mejor que otro qualquier gobierno, es querer averiguar si las pasiones son tan justas, tan sabias y moderadas como las mismas leyes.

partes estuviesen todas combinadas con la mayor sabiduría, pudiese sostenerse sin el socorro de las costumbres domésticas. Leed su República, y ved con qué cuidado busca el hacerse dueño de las pasiones, y la severa regla á que sujeta la virtud. Quizá habrá pasado los límites de la prudencia; pero este mismo exceso de precaucion prueba quán necesarias creia las buenas costumbres para la conservacion de su gobierno.

MY efectivamente, ¿de qué servirá dar la mas sabia constitucion á hombres corrompidos, cuyos vicios no se corrigen? Luego que salió Lacedemonia de las manos de Licurgo, tuvo un gobierno tal como le desea Platon. Los dos Reyes, el Senado y el pueblo, revestidos de diferente autoridad, formaban una constitucion mixta, cuyas ramas se mantenian mutuamente en respeto por una especie de censura que exercian unos sobre otros; y no obstante esto, y por mas admirables que fuéron las proporciones de este gobierno, no separó las juntas secretas, los partidos y los desórdenes que han perdido las demas Repúblicas de la Grecia, hasta que estuvo atento á mantener con vigor las leyes que habia formado Licurgo para las costumbres.

Desde que Lisandro, llevando á su patria los tributos y despojos de los vencidos, descubrió allí la raiz de sus deseos, hasta entónces encubierta, se introduxo sordamente la avaricia con la riqueza en las casas de los Espartanos: ménos agradable para sus intentos la sinceridad de sus padres, les pareció brevemente grosería: nunca está solo un vicio en una República, pues produce otros ciento. Perdiéron poco á poco tanto de su crédito los talentos y las virtudes, quanto se lo adquiriéron las riquezas; y á medida de que los Espartanos aprendian á gozar de su fortuna, se persuadiéron que las riquezas podrian obtener el lugar del mérito, y comenzáron desde entónces á dar alguno á sus poseedores: fué despreciada la pobreza; y desde que se hizo necesario el adquirir riquezas, ocupados los Espartanos en sus intereses domésticos, no diéron mas atencion á los de la República: atrevidas entónces las pasiones, rompiéron los resortes del gobierno, y á éste le fué imposible reprimirlas por haber tenido la imprudencia de dexarlas nacer.

Atormentados los ricos con el temor de que se les despojase de sus riquezas, se revolviéron contra la autoridad de Licurgo, y quisiéron ser todos poderosos para ponerse en estado de defender su fortuna. Por otra parte, tan baxo como insolente el pueblo, no tuvo de la suya mas que á los magistrados dignos de él. En vano se intentaria hoy el contener los desórdenes de Lacedemonia con las leyes que fixáron los límites del poder del Rey, de los senadores y del pueblo. ¿ De qué servirian unas leyes despreciadas por las costumbres públicas, y á las que ya no pueden obedecer la ambicion y la avaricia? Las ha aniquilado el vicio, y sola la práctica de la virtud puede darlas vigor. Si no se apresuran, querido Aristias, á reparar y sostener por la templanza y economía el resto de un gobierno destruido por las pasiones, estad seguros que estos Reyes, senadores y magistrados, en otros tiempos tan sabios, generosos y magnánimos en el exercicio de su autoridad, abandonarán prontamente este género de moderacion, que afectan a pesar suyo, y cesarán de ser magistrados para hacerse los opresores de una República (1), que se aniquilará

(1) Sucedió lo que previó Phocion. Víctima Lacedemonia de las mismas desdichas que las otras ciudades de la Grecia, experimentó mil revoluciones hasta la extincion de las dos ramas de sus Reyes legitimos, y se puede decir que fué siempre gobernada por las pasiones de sus Reyes, su Senado, sus magistrados y multitud. Los tiranos se apoderáron de la autoridad, y los Lacedemonios, tan despreciados exteriormente como infelices y desgraciados en el interior, tuviéron al fin la misma suerte que los demas Griegos, su-

jetos al dominio de los Romanos.

La fortuna de estos es una fuerte prueba de la verdad que enseña aquí Phocion á Aristias; esto es, del poder de las buenas costumbres. Contribuyéron éstas mas que todo á impedir que las quejas que se sublevaban entre los patricios y plebeyos despues del destierro de los Tarquinos, no perdiesen á una Republica que empezaba á nacer, llevándola á executar las ultimas violencias. Estas mismas quejas, seguidas de las mismas costumbres buenas, estableciéron en Roma un gobierno mixto, cuyas proporciones eran con poca diferencia las mismas que en Lacedemonia. Miéntras que las costumbres conserváron su autoridad, manifestáron los Romanos justicia y moderacion en sus controversias; y la division del poder entre los Cónsules, el Senado, los Tribunos y el pueblo subsistió en un punto de igualdad propio para hacer dichosa y floreciente una República. Desde que

por sus quejas domésticas, hasta llegar á ser la presa de un enemigo extrangero.

¿Quereis otro exemplo del poder de las costumbres? Mirad á Egipto, y vereis que si su decadencia ha hecho inútil en Lacedemonia el sabio gobierno de Licur-

Roma se ensoberbeció con el orgullo de sus victorias y con las riquezas de los pueblos que habia vencido, la impusiéron silencio sus vicios, mas fuertes que sus censores. Estos magistrados exerciéron sus funciones con la mayor consideracion: finalmente, temiéron, y luego aniquiláron el poder público las pasiones desenfrenadas. No podian hacerse respetar las leyes por unos magistrados y unos ciudadanos que todo lo creian permitido para satisfacer su avaricia y ambicion, presagio infalible de las guerras civiles, por las que iban á deshacerse los Romanos, y que habian de sujetarles á unos Emperadores, que nos pinta la historia como otros tantos monstruos. No hubo mas virtud en el imperio Romano, y vino á ser la presa de los bárbaros.

Pero si se reflexiona, se persuadirá aun mas; esto es, que la libertad sin costumbres degenera en licencia, y que ésta necesariamente produce la tiranía doméstica, ó la servidumbre á una potencia extrangera. Un Autor célebre dice que podia existir la Monarquía sin virtud, y gobernarse por el honor; pero quando explica lo que entiende por honor, se ve que éste es la virtud, ó que

nada entiende de uno ni otro.

go, su santa observancia le ha purificado

hasta el mismo despotismo.

No tenian los Reyes de Egipto otros superiores que sus Dioses: siempre partian con ellos el vasallage de sus súbditos. Eran sus órdenes otras tantas leyes sagradas é inviolables, y todo debia postrarse con el mayor silencio delante de su trono. Por muy terrible que fuese este poder en las manos de un hombre, no experimentáron los Egipcios algun funesto efecto, porque tenian buenas costumbres, y de ellas daban á su Señor. No era permitido á estos Monarcas, aunque tan poderosos, el ser avaros, ociosos, pródigos ó lascivos. Todos los instantes de su vida los tenian ocupados por alguna de sus obligaciones. Apénas habian sacrificado en el templo, y meditado en alguna verdad de sus sagrados libros que se habian propuesto, les era preciso escuchar las quejas de los infelices, juzgar los pleytos de sus súbditos, tener consejos, y expedir las convenientes órdenes á las provincias, ó para prevenir en ellas algun abuso, ó para formar algun establecimiento ventajoso. Hasta las recreaciones del ánimo, diversiones y neladas por las leyes, y tenian prescriptas sus horas para el baño, el paseo y el descanso. La mesa era como un altar erigido para la templanza: se media el vino, y jamas se servian mas de dos manjares, que siempre eran los mismos. Ningun fausto insultaba en palacio la condicion de los vasallos; y así no se inspiraba soberbia á su Señor. En fin, Aristias, aun el amor, pasion tan imperiosa, extendida y gustosa, era una recreacion para despues del trabajo, y esta era la ley que cerraba y abria el quarto de la Reyna al del Príncipe.

Así hiciéron los Egipcios su felicidad. No contenia aquel pais mas que una numerosa familia, de que era padre el Monarca. Siempre Rey el Príncipe, no tenia tiempo de ser hombre. El constante método de sus operaciones acostumbraba su espíritu á la regla; y en todo tenia lugar el arte y la industria, que nosotros empleamos inútilmente, para impedir que los magistrados abusasen de la autoridad que les era confiada. Estaban apagadas las pasiones en el corazon de su dueño; y no pudiendo desear ni querer sino el bien, les

libertad, de que somos nosotros tan zelosos. Siempre imparciales y justas las leyes,
aunque hechas por un hombre solo, eran
igualmente amadas y respetadas de todas
las clases del estado. Así sucedió, que á
pesar del despotismo, hiciéron dichoso á
Egipto las buenas costumbres, por lo que
le han mirado nuestros antiguos filósofos
como cuna de la sabiduría.

Interrumpo vuestro discurso, exclamó Aristias, sintiéndome arrebatado de la fuerza de vuestras razones. Sin duda es profanar la Política, que debe hacer las sociedades dichosas y florecientes, el dar nombre semejante á este corto y siempre incierto manejo de astucias, enredos y engaños, que yo miraba como una grande arte, y que efectivamente no ha sido imaginado mas que por hombres ignorantes é incapaces de elevarse à otras ideas mas superiores, ó por malos ciudadanos, que no consideraban en la administracion de la República sino la infeliz ventaja de satisfacer ellos mismos á su ambicion y avaricia. Sin duda que deben servir las costumbres de fundamento á la ley, y que sin

su socorro únicamente levantará el legislador un edificio sin firmeza, y dispuesto siempre à arruinarse. sh apromod act à not

Pero os lo confesaré, Phocion? continuó Aristias baxando la vista y con un tono melancólico. En el mismo instante que cedo á la evidencia de vuestros razonamientos, parece que mis preocupaciones antiguas se revuelven contra mi razon. Egipto, en otro tiempo virtuoso, ha sido feliz; y no ha perdido Lacedemonia su prosperidad, sino quando perdió sus costumbres. Es propio de la sabiduría del Autor de la naturaleza que sea la felicidad el premio de la virtud, y la adversidad la compañía del vicio. Este es el órden general. ¿Pero no hay excepcion en estas leyes comunes? El que las ha dado por unas razones, que seria temeridad querer penetrarlas, ¿nunca las deroga? ¿No se ha visto alguna vez elevar su fortuna los imperios sobre la injusticia, y florecer por medios que la Moral reprueba? ¿Qué virtud tienen los Persas que dominan sobre la Asia? Me parece que Philipo, á quien todo se une, no tiene mas virtud que nosotros que vamos en decadencia. Me pa-

rece que cada dia los hombres perversos, á fuerza de relaxaciones y maldades, quitan á los hombres de mérito la recompensa solamente debida á la probidad. ¿Por qué pues por las mismas ideas y los propios pasos no podrán obtener los estados los mismos felices sucesos? Hemos visto á los tiranos usurpar la soberanía en sus ciudades, gozar de sus latrocinios, y morir tranquilamente en sus lechos. Por el contrario, ¿no ha poseido Sócrates alguna de nuestras magistraturas, y ha encontrado jueces que le condenáron á beber la cicuta? Ah Phocion! ¡qué escandalosos espectáculos nos presenta continuamente la historia de la felicidad y desgracia de los homden general. Pero no uny ex

Tened cuidado, Aristias, le respondió Phocion, que no vuestra razon, sino vuestras pasiones, son las que acaban de hablar; y es porque confundis las dignidades, las riquezas, el lustre y el poder con la felicidad, queriendo aun que fuesen recompensa de la virtud; y lo mas que pueden adquirirnos es un placer transitorio, á manera del que dan las caricias engañosas de una muger, y no son felici-

dad los placeres que pasan brevemente.

Veis todos los dias hombres despreciables que llegan á los primeros puestos del magistrado; pero estad seguro que estos solamente sirven de mérito para el hombre virtuoso que se sacrifica por su patria; y siendo hábil para hacerla feliz, ha tanteado por lo ménos todos los medios para su mayor dicha. La de cada individuo es la paz del alma, y ésta nace del testimonio que da el guiarse por las reglas de la justicia; y así estos tiranos, estos ambiciosos, de quienes admira el vulgo la prosperidad, gimen secretamente baxo el peso de la administracion, á la qual ellos tienen la loca cobardía de no poder renunciar. ¡Qué no podeis leer en su corazon despedazado de temor, de la envidia, del ódio, de la avaricia y demas remordimientos! No os escandalice, querido Aristias, que á esta aparente prosperidad rodee comunmente el vicio. La elevacion de los malos, causándoles su castigo, y el de los pueblos que gobiernan y los eligen, es al contrario una prueba de que la felicidad es solamente debida á la virtud.

Me citais à Socrates; pero mirad que

aquel vaso de veneno, que deshonrará perpetuamente á nuestros padres, no turbó su descanso. Estaban los perversos que querian perderle inciertos del suceso de sus calumnias, y él permanecia seguro en su inocencia. Supuesto que no hizo ningun sentimiento, ninguna solicitacion, y que rehusó separarse con la fuga del ódio de sus enemigos, ¿cómo se puede sospechar de él que pudo estar inquieto en el juicio que esperaba? Durante treinta dias, que se pasáron (1) desde que se pronunció la sentencia hasta el de la execucion, continuó en instruir á sus discipulos. Les habló de la inmortalidad del alma y de la recompensa feliz debida á la virtud. Los mas perspicaces ojos no viéron que hiciese el

(1) La causa de este largo plazo, dice Mr. Charpentier, en la muerte de Sócrates, fué que los Athenienses enviaban todos los años un baxel á la isla de Delos para hacer allí algunos sacrificios, y era propio de su religion no dar la muerte á alguna persona en las ciudades desde que el Sacerdote de Apolo coronaba la popa del navío señalando su marcha, hasta que estuviese de vuelta el mismo baxel. Por esto, habiendo sido pronunciada contra Sócrates la sentencia el dia siguiente á esta ceremonia, fué preciso diferir su execucion por treinta dias que se pasáron en este viage.

menor esfuerzo para parecer tranquilo, ni que sospechase que su prision y su muerte fuesen argumento contra su doctrina: miró la muerte así como nosotros vemos ponerse el sol, ó como sentimos la proximidad del sueño: agradeció á los Dioses que le diesen un fin, que le excusaba las enfermedades de la vejez y las angustias dolorosas de morir. Sola Athenas era la desgraciada. ¡Y qué larga serie de calamidades pudiera preveerse á una ciudad tan ciega y corrompida solo por haber castigado la virtud de Sócrates con el último suplicio!

Respecto de la prosperidad de los estados convengo, respondió Phocion, en que se han formado imperios grandes por medios que desaprueba la Moral. Pero decidme: estos estados, aunque injustos, ambiciosos y sin fe, ¿no estaban ménos entregados á los placeres, á la ociosidad y al amor de las riquezas que los pueblos sujetos á estos vicios? ¿No estaban mas exercitados en el valor y la disciplina? ¿No tenian ménos indiferencia por la patria, y mas amor á la gloria? No tememos á Philipo porque tenga poca virtud, sino por-

que tenemos ménos que él; y así se sirve para oprimirnos de nuestros mismos vicios. La ambicion, la injusticia, la pereza y la violencia pueden sin duda formar grandes imperios; pero es porque á estos vicios no se oponen mas que otros vicios. Pues de otro modo ¿quál es la ventaja de esta usurpada grandeza? ¿Puede hacer ésta la prosperidad de un estado, siendo imposible asegurarle sobre un sólido fundamento?

Engañada la Política con un bien pasagero, y siempre seguido de las contradicciones mas funestas, ¿ ha de sacrificar á lo futuro un instante presente? Querido Aristias, si amais vuestra patria, los Dioses os preserven de desearla acaecimientos que preparen su decadencia y su ruina. Por haber querido usurpar el imperio de la Grecia, estamos hoy los Espartanos y nosotros en visperas de perder nuestra libertad. La moderacion de nuestras ciudades las habia puesto en estado de rechazar á Xerxes; y su ambicion las va á sujetar á Philipo. Las grandes provincias y las abundantes riquezas, digan lo que quieran nuestros oradores, no contribu-

ven ni à la felicidad doméstica de nuestros ciudadanos, ni á la seguridad de la República respecto de los extrangeros. ¿ Qué sirve á los Persas haber conquistado la Asia? ¿Son por ventura mas independientes? ¿Goza el vasallo con mas gusto su fortuna desde que aumentó el Principe monstruosamente la suya? Y en verdad. un grande imperio es muy débil á vista de que con un puñado de soldados ha llevado Agesilas el terror hasta Babilonia. Otra vez os descubriré pruebas de esta verdad; pero por ahora contentaos con observar, que si el supremo Ser, protector de la virtud, se sirve algunas veces de los vicios de un pueblo para destruir otro mas vicioso, no dexa, ni falta jamas á castigar el instrumento de su venganza despues de haberse servido de él; y esto no por milagros que execute, sino siguiendo el órden natural que ha establecido en el gobierno del mundo.

No aventuro aquí una conjetura vana ó temeraria. Exâminad conmigo el modo de proceder que tienen las pasiones, y el recíproco movimiento que se comunican, y vereis resultar de esto mismo un

órden favorable á la Moral. La traicion, el enredo y el engaño pueden sorprehender y engañar un estado que no se halla precavido contra sus asechanzas, y tambien alcanza algun feliz suceso; pero este mismo acaecimiento descubre el velo, baxo el que se ocultaban; y la perversa fe, inspirando una desconfianza y ódio general, se halla cogida en las emboscadas que armaba: intimidada por el temor que ella misma ha esparcido, engaña sus propios fines: no pudiendo prever todos los daños con que es amenazada, se prepara continuamente contra todos los accidentes imaginables. Caminando así sin regla, no puede sostenerse mas que por casualidad, y necesariamente ha de encallar y atascarse muy presto. Estos sofistas (1), que procu-

(i) Lo que dixo aquí Phocion de los sofísticos de su tiempo, se puede aplicar á Maquiabelo, que no dando á su Príncipe otras lecciones que de tiranía, injusticia y engaño, quiere no obstante que su discípulo lleve la máscara de muchas virtudes; y que para evitar el hacerse odiosó y despreciable, quiere que parezca clemente, fiel á su palabra, íntegro y religioso: pero no ha considerado Maquiabelo, que quando se ocupa un puesto público y se manejan sus negocios, nadie parece mas de lo que verdaderamente es. Se conoce sin tra-

ran reducir al arte la perfidia, y que nos arguyen con muchos exemplos gustosos de injusticias felices, muy bien se guardan de darnos à conocer sus funestas consequencias. Siempre vagos en sus discursos, no hacen analisis de las causas de los sucesos de la injusticia y de la mala fe. Nunca establecerán un punto determinado y fixo, en que triunfando de todos los obstáculos, seguramente se conformen. Obliga la fuerza de la verdad á que se contradigan, y no pueden ocultar los malos sucesos de la injusticia, preparándose unos progresos infelices. ¿Por qué nos aconsejan el evitar el ódio y el desprecio, como los dos mas funestos escollos de la Politica? No es conceder los daños de los vicios el reconocer el precio de la virtud,

bajo á un hipócrita al quitarse la máscara con que se cubre. Puede ocultar el hombre su corazon por una vez, pero no dos. Son generalmente los malos muy sospechosos; y se hacen intratables quando ha sido descubierta su malicia: no se fian del que los ha chasqueado, aun en las ocasiones en que no tiene el menor interes en engañarlos. Lo que dice Maquiabelo del Papa Alexandro VI. que no hizo otra cosa que engaños, que le saliéron bien siempre, no merece refutarse, porque nadie se persuadirá á ello.

y confesar que solas sus operaciones son seguras?

Si un pueblo emplea contra sus vecinos no solamente el engaño, sino tambien las fuerzas y la violencia, precisamente se ha de hallar agitado del mismo temor que inspira. Al mismo tiempo que aumenta el número de sus enemigos, se hace sospechoso á sus aliados; y creyéndose poderoso, multiplica sus daños, y disminuye sus fuerzas. Quiero que por ser mas dichoso que otras naciones, por cuya historia sabemos que se han debilitado, y úl--timamente arruinado á la violencia de los esfuerzos que hiciéron para aumentar su fortuna, que no caiga por ahora baxo el peso de los peligros que le cercan, y que la resistencia de sus enemigos aumente su valor, sus fuerzas y sus talentos; pero en llegando el dia y el instante fatal de la campaña, perece, aun siendo vencedor, en medio de sus conquistas.

Observad, mi amado Aristias, que la avaricia y la ambicion, disfrazadas con el nombre de una falsa gloria, son solas las que pueden hacer á los hombres conquistadores. Pero ¿ por qué prodigio usarán siem-

pre con prudencia de la victoria, tan propia para embriagar de soberbia y vanidad á los hombres mas moderados, y mas siendo dos pasiones que no tienen temor de violar las leyes de los derechos humanos y verter torrentes de sangre? Poco contento Sesostris con reynar en Egipto, violenta las sabias leyes de que os acabo de hablar. Medita la conquista de la Asia, y nada se resiste á los Egipcios, sobrios, laboriosos, templados y valientes, que armó para que sirviesen á su ambicion injusta. Victoriosos sus soldados, toman los vicios y costumbres de los pueblos que han vencido; y afeminados ya estos hombres por la lascivia y las riquezas, llevan á su patria los despojos del Oriente. Admirado el pueblo de un espectáculo, que descubre el fruto de la ambicion y la avaricia, cree haber llegado al término de la prosperidad y de la gloria. Removida la virtud en todos los corazones, se dispone á abandonarlos; y en medio de las canciones de alegría y de triunfo, empieza en el Egipto su castigo. Un presuntuoso descuido relaxa los resortes del gobierno, siendo destruidos por las pasiones todos

los establecimientos antiguos. Esclavos ya de una suerte que les oprimia, los sucesores de Sesostris se hiciéron tiranos, lascrivos, y tanto mas terribles, quanto, debilitados por la ruina de las leyes, no se juzgaban en seguridad. Temiéron á los vasallos, que la delicadeza, vanidad y riquezas habian hecho floxos é insolentes; y estando su reyno sin defensa, y turbado, mas por desasosiego que por tumulto, queda destinado á ser el objeto del primer conquistador que quiera apoderarse de él.

Las historias nos ofrecen mil exemplos semejantes. Esclavizados los Medos por los Asirios, perdiéron las buenas costumbres y las leyes que debian á la sabiduría de Dejoces. Dexáron de ser felices; y en una gran prosperidad preparáron una conquista fácil á los Persas, los que fuéron tan presto debilitados como vencedores, que, á su exemplo, afeminados y corrompidos, fundáron un grande imperio, que por todas partes anunciaba decadencia. ¡Qué buena leccion para la Política si quiere conocer sus obligaciones! ¿Os hablaré, amado Aristias, de las desgracias domésticas de la Grecia? Nuestros brillan-

tes sucesos durante la guerra de Medo, donde no haciamos mas que defendernos, han sido capaces de hacernos abandonar las virtudes de nuestros padres. Qué crueldades no causan en un pueblo los sucesos de una guerra emprendida por ambicion y avaricia! La época de la ambicion y de la decadencia de Athenas es la misma. Nos hemos perdido quando hemos querido ser dueños de nuestros aliados; y despues de habernos vencido Lacedemonia, no ha quedado en estado de defenderse contra los Thébanos.

Hoy abusa Philipo de nuestras divisiones y nuestros vicios, y solo intenta subyugarnos; pero mirad con qué destreza se
adorna con la máscara de la moderacion,
de la justicia, y aun de la beneficencia;
y no hay duda en que por esto se ha hecho temido y formidable. Recoge en Macedonia las virtudes que nos abandonan
fugitivas: hace á su pueblo moderado, activo, paciente, laborioso y fuerte; y estas virtudes, por el mal uso que hace de
ellas este nuevo Sesostris, no procurarán
mas que una felicidad falsa ó aparente á
los Macedonios. Si este Príncipe tuviera el

ánimo suficientemente grande para conocer sus obligaciones, y preferirlas á los intereses de su vanidad y ambicion, le servirian de mucho provecho las circunstancias dichosas en que se halla; y en lugar de fomentar nuestros vicios para adquirir con ménos trabajo el imperio de la Grecia, se serviria de sus talentos para ayudarnos á corregirnos: procuraria hacer mérito en Macedonia de la consideracion que gozó en otro tiempo Lacedemonia: léjos de dividirnos, trabajaria en reunirnos, y en no hacer mas que un pueblo de amigos y aliados de los Macedonios y Griegos, que serian felices, y su pais inaccesible á los ataques de los extrangeros.

Así procuraria una felicidad durable á su nacion; pero supuesto que no ama la virtud mas que para hacer de ella instrumento de ambicion, me atrevo á adivinaros, sin querer usurparme los derechos del oráculo de Delfos, que esta fortuna de los Macedonios, dispuesta y dirigida con tanto arte, habilidad y valor por parte del Príncipe, y tanta virtud por la de los vasallos, desaparecerá luego que nazca. El mismo momento en que su imperio llegare

á la situacion de la mayor brillantez, aunque en apariencia, ese mismo será la época en que principiará á deshacerse (1). Sus

(1) El instante en que el imperio de los Macedonios pareció mas ventajoso, fué quando Alexandro venció á Darío; pero si este Principe reynaba tranquilamente en la Asia ya vencida, comenzaban á subyugarle los vicios de la Asia. Sea que se considere esta corrupcion como principio, ó que se busquen los medios que tenia Alexandro para impedir la desmembracion de sus vastos estados, no puede dexarse de pensar que no hubiera servido su mas larga vida sino para deslucir la gloria que habia adquirido. Si el lector se acuerda de la historia de los sucesos de Alexandro, verá que los Macedonios que se estableciéron en el Asia. y Egipto, se corrompiéron, y no tuviéron otras costumbres que las de los pueblos que habian vencido. La Macedonia, propiamente entendida, ó reducida á sus antiguos límites por la revolucion de los gobernadores de la provincia, ¿qué fruto sacó de dos Reyes como Philipo y Alexandro? Experimentó mil funestas sediciones. Quando era infeliz el pueblo, feneció la Real familia del modo mas trágico. Varios Príncipes usurpáron el trono, y fuéron echados de él. La familia que mas procuró conservarlo, no tomó en la Grecia aquella autoridad que habia adquirido Philipo. Aunque divididos los Griegos, siempre conserváron los vicios que los habian afeminado. Tuvo la Macedonia enemigos sin numero; y embriagados sus Reyes de la reputacion que en otro tiempo habia tenido su reyno, se ocupáron trabajosamente y sin éxito

sucesos abrirán los ojos á sus vecinos, y sus conquistas le harán mas enemigos que le diéron vasallos. Las qualidades que hoy admiramos en los Macedonios, darán lugar á los vicios de los vencidos, y será la Macedonia despreciada, encontrando finalmente un vencedor.

Seria preciso, Aristias mio, que mudase la naturaleza el corazon humano para que la Política de nuestros sofísticos pudiera guiar un pueblo á una felicidad durable. Si no fuera porque nuestra razon nos hace aborrecer la injusticia, la avaricia, el engaño, la violencia, &c. pudiera suceder que en algun tiempo se la pudiese alucinar, engañar y llenar de preocupaciones que no pudiera destruir; pero nuestras mismas pasiones son las que detestan el vicio en nuestros semejantes. Heridas de que le posean, se irritan y agrían, y nada puede distraerlas. En tanto que un hombre injusto y sin fe indisponga sus conciu-

en unas empresas superiores á sus fuerzas. Debilitados y aborrecibles á sus vecinos, fuéron destruidos por los Romanos, que llamó la Grecia á su socorro para executar su ódio contra Macedonia, y castigarla por sus injusticias y ambicion.

autoridad que babla adquisidos Philipos à anque dis

dadanos; en tanto que una República ambiciosa y soberbia se haga sospechosa y odiosa á sus vecinos; esto es, en tanto que la naturaleza del hombre no se mude, estad persuadido que debe mirar la Política á la virtud como origen y fundamento de la prosperidad. Deberia hablaros actualmente del método con que la Política ha de afirmar la virtud en una República; pero teneis bastante por hoy, dixo Phoeion, cy temo, amado Aristias, dañar á la verdad fatigándoos. Si os quedan algunas dudas sobre las materias que hemos tratado, das disipará la continuacion de nuestras divertidas conferencias. inucha, indiferencia, duestras Panatheneas

ENTRETENIMIENTO TERCERO.

Método que debe emplear la Política para hacer un pueblo virtuoso. De las virtudes que debe cultivar principalmente. La templanza, el amor al trabajo y á la gloria.

Necesidad de la religion.

Fuimos ayer Aristias y yo, querido Cleophanes, á casa de Phocion. ¿Cómo podremos, le dixe, celebrar mejor nues-

gradas á Minerva, y destinadas á perpetuar la memoria de la reunion que hizo. Theseo en Athenas de diferentes pueblos de la Attica, que escuchando lo que tengais á bien enseñarnos sobre la Moral y la Política?

Agradezco mucho á Aristias, respondió Phocion, que prefiera una conversacion austera á un espectáculo de nuestras fiestas; y así no puedo ménos de condescender con lo que deseais, y mas siendo verosímil, añadió sonriéndose, que Minerva tendrá á bien que no aumentemos los corrillos, pues creo que mira ya con mucha indiferencia nuestras Panatheneas desde que las celebramos con mas pompa y ménos virtud que nuestros padres.

Pero supuesto que lo quereis, sigamos nuestros Entretenimientos. Os he probado, continuó Phocion, que la virtud liga los hombres, enseñándoles una mutua confianza; y por el contrario, que el vicio los separa y hace sospechosos. Os he hecho ver que no hay virtud que no sea útil á la sociedad; pero no bastan solos estos conocimientos para guiar á la Polí-

tica en sus operaciones. Aunque toda virtud merezca ser cultivada, no obstante, no piden todas el mismo cuidado de parte del legislador y magistrados; porque algunas no incluyen una observancia tan directa é inmediata como las otras, respecto de lo que hace y consolida la felicidad de los ciudadanos y la seguridad de la República. No extienden igualmente todas las virtudes sus raices á una misma distancia: no tienen todas la misma fortaleza en sus ramas: unas tienen necesidad de algun apoyo, y se ponen secas y lánguidas sin el socorro de las otras: unas llevan frutos mas abundantes, dan mayores ramilletes. y parece que fecundizan el terreno que las rodea: vereis nacer al rededor de ellas muy particulares virtudes, que os parecerán venir sin haber procurado sembrarlas, y que no piden alguna cultura.

Amado Aristias, si considera la Política las virtudes segun el órden de dignidad y excelencia, debe tener por primeras en su estimacion á la justicia, la prudencia y el valor. Acorde con la Moral, nos enseña que de estos tres principios salen el órden, la paz y la seguridad, y en una palabra, todos los bienes que pueden apetecer los hombres. Es objeto de la Política hacernos fácil la práctica de estas tres virtudes. Conoce bien la actividad de nuestras pasiones, y la debilidad y pereza de nuestra razon para esperar que nos habituemos á ellas, si familiarizándonos avanzadamente con otras virtudes, en que hay mas dificultad para arreglar su práctica, no separa de nuestro corazon los vicios que nos impiden ser justos, prudentes y valerosos.

Seria una extraña Política que un legislador se persuadiese que basta hacer las leyes para que los hombres las obedezcan; y nada habrá practicado quando solo haya arreglado los derechos de cada ciudadano, y dado puntos fixos á la justicia. Dexad obrar á las pasiones, que ellas buscarán su transgresion bien pronto, y mil quiméricas pretensiones aniquilarán su rectitud. En medio de las mas justas leyes, la injusticia favorecida por el engaño, y la maldad ensoberbecida con la impunidad, vendrá á ser bien presto el espíritu general de todos los ciudadanos. Publicad en medio de la plaza de Sibaris,

que debe todo ciudadano preferir en un combate la muerte à la fuga, y despreciar en el gobierno de la República todos los cohechos á que está expuesto un magistrado; y os digo que publicais el decreto mas inútil. Siempre afeminados los Sibaritas; no saldrán de su debilidad para adquirir valor. A nosotros los Athenienses nos prescribirá la ley la mas sabia Política en las deliberaciones públicas para impedirnos ser inconsiderados, y obligarnos a pesar y examinar con madurez los intereses de la patria; pero si nos hacemos prudentes, mas será por los intereses particulares de nuestras pasiones, que por los de la República.

Todo legislador que ignora sobre qué virtudes han de estar fundadas la justicia, la prudencia y el valor, y que no sabe disponer ó preparar los ánimos á practicarlas y amarlas, verá que sus inútiles leyes ningun bien han causado á la sociedad. Hay virtudes, amado Aristias, que sirven de basa y apoyo á las otras. Estas son quatro, que las llamo puras ó auxíliares, y que son las primeras en el órden político; á saber, la templanza, el amor

del trabajo y de la gloria, y el respeto à los Dioses.

Phocion, una virtud, que convidándonos á contentarnos con aquellas cosas que pide indispensablemente la naturaleza para nuestra conservacion, disminuye el número de nuestras necesidades, y las simplifica. El que no estudia el arte de ser feliz á poca costa, siempre será desdichado. Sabeis lo que Sócrates decia á Euthidemes (1), que los que buscan los place-

(1) Xenophonte nos conservó la conferencia de Sócrates con Euthidemes sobre el placer, y no puedo dexar de copiar aquí un fragmento tan admirable. Sírvome de la traduccion de Mr. Charpentier.

"¿Habeis pensado, dice Sócrates, que el desboque, que solo trata de los placeres, sabrá
hacer gustar alguno como él es en realidad, con
templanza y sobriedad, que son las que verdaderamente dan el gusto al placer? Es propio
del divertimiento no aguantar el hambre, ni la
sed, ni los remordimientos del amor, ni las
fatigas de las vigilias, que son, sin embargo,
las disposiciones verdaderas para comer y beber
deliciosamente, y para encontrar un placer exquisito en las proximidades del sueño: y esta
es la causa de que el desarreglado sienta ménos dulzura en las acciones que son precisas, y

res son los mas irracionales hombres del mundo. A fuerza de juntar deleites apagan en sí mismos el gusto del placer: no tienen espíritu para sufrir la hambre y la sed, ni para resistir á las primeras tentaciones del amor y el sueño: todo lo gastan en una insensata atencion de procu-

, que se executan con mas continuacion. Pero la , templanza, que nos acostumbra á esperar la ne-, cesidad, es solamente la que en estos casos nos , hace sentir un gusto extremado. Esta virtud, dice Sócrates, pone á los hombres en estado , de perfeccionar su cuerpo y su espíritu, de 2) gobernar dichosamente su familia, de servir con , utilidad á sus amigos y su patria, y de vencer , sus enemigos; lo que es no solamente ventajoso , á la comun utilidad, sino muy agradable por , el contento interior que acompaña, en lo que , no tienen parte las diversiones ilícitas. Porque , ¿ qué parte podrán tener en unas acciones vir-, tuosas aquellos que su espíritu está todo em-, pleado en buscar los placeres presentes? ¿Qué , diferencia hay entre un irracional y un volup-, tuoso que no considera lo que es mas honesto, , y ciegamente sigue lo que le es mas agradable? , Unicamente pertenece á las personas templadas , el buscar quáles sean las cosas mejores; y des-, pues de haber hecho un exacto discernimiento , por la experiencia y la razon, abrazar las bue-, nas y apartarse de las malas : esto es lo que , juntamente les hace muy dichosos, hábiles y » virtuosos."

rar el complemento de sus deseos.

Vende el deleite sus favores á muy alto precio. Emplea muchas manos, mucho tiempo y trabajo en la composicion de su fastidiosa felicidad; y así no debe la Política dexar de ensayarse en hacer feliz un pueblo que es voluptuoso: apénas gusta el placer, quando satisfecho arroja con desprecio todo quanto habia deseado con eficacia. Han discurrido comunmente mal nuestros sofísticos sobre esta materia; y porque la naturaleza ha querido que nuestras necesidades fuesen origen de nuestros placeres, han pretendido que, multiplicándose las unas, se añadiesen los otros; pero no han considerado que es mas liberal la naturaleza que el gusto. Aquella no da necesidad alguna, sin dar al mismo tiempo un medio fácil de remediarla; y el placer jamas da lo que tiene prometido, y solamente halaga, enciende y altera nuestra imaginacion con esperanzas sonadas: huye quando creemos gozarle, y nos dexa el disgusto y el enojo con la misma debilidad.

Pero no tratamos aquí de la inconstancia de los voluptuosos; y aun quando no

les engañase su pasion, no seria ménos necesario, querido Aristias, desterrar el placer de nuestra República. El que cree comprar los placeres á precio de dinero, siempre es avaro y pródigo; y jamas se ha visto mezclarse la justicia, la prudencia y el valor con los vicios que acompañan á la avaricia y la prodigalidad. Todas las riquezas de la Persia no serian capaces de enriquecer à Demades (1), ni bastaria la Europa, la Asia y la Africa para las necesidades de tres sugetos como él. ¿ Cómo sería la verdad alma de sus discursos? Venderia la patria, el honor y la justicia á quien la quisiera comprar. Oprimido este Senador del peso de una dificil digestion, daria el estado á quien le ofreciese un elixír propio para animar y resucitar los con-

(1) Decia Antipatro, que de dos amigos que tenia en Athenas, Phocion y Demades, jamas habia podido obligar al uno á recibir alguna cosa, ni tampoco contentar la avaricia del otro. Este Demades era orador, y tenia mucho crédito en la plaza pública. Este es el que encontrando un dia á Phocion en la mesa, viendo su extremada templanza, le dixo: "Me admiro, Phocion, que, contentándote con tan mal sustento, veles en tomar el trabajo de mezclarte en los negocios, de nuestra República."

sumidos calores de su estómago: ¿y quereis que se informe de si hay algun ciudadano tan infeliz que se vea perseguido
de la hambre? ¿Creereis que los senadores ó magistrados, avaros del deleite y
fatigados con él, sean aptos para meditar
en las necesidades de la sociedad, y que
sean centinelas atentas y vigilantes para
prever, precaver y rechazar los peligros
con que puede ser amenazada la República?

No lo espereis: no lo exige ya la misma República: una vez que los espíritus están inficionados por el goce ó deseo de los placeres, ella misma cuidará de la delicadeza y fausto de los magistrados: desde que su gusto en los deleites ha unido á la medianía el oprobrio de la pobreza, tienen los ciudadanos mas necesidades para poder estar contentos con su suerte. Está ya su alma manchada de los latrocinios que aun no han podido cometer sus manos: harán un vergonzoso comercio de sus obligaciones, y venderán sus votos al que mas ofrezca: no se verá en la magistratura mas que el deseo de enriquecerse, facilitado por injusticias: no se estimará el erédito en la República, ni el mandar los exércitos, mas que para hacer fortuna, y confundirse despues en el abismo de sus deseos. Todo está entónces perdido, y solo subsiste un vano simulacro de República: en lugar de las leyes despreciadas reynan imperiosamente las pasiones, y serian atroces las costumbres, si fueran aun capaces las almas de conservar algunas fuerzas.

Quando, abriendo el corazon á todos los vicios, no ahogaran los placeres el principio de la justicia y la prudencia, bastaba que debilitasen el cuerpo, para que la República no esperase de sus ciudadanos débiles las fatigas, las vigilias, la paciencia, los trabajos, y demas que depende de su salud. Miéntras que los jóvenes, fatigados de sus placeres, duermen laboriosamente en las plumas, ¿ pensais que si les despiertan repentinamente para rechazar al enemigo que escala nuestras murallas, se hallarán con las mismas fuerzas y valor que aquellos antiguos Athenienses, acostumbrados á acostarse en la tierra dura al lado de sus armas, y á despreciar los placeres de los sentidos? Desde que nos posee el gusto de estos, he visto á los descendientes de Marathon y Salamina ir á presentarse á los enemigos con el deseo de huir dentro de su corazon. El contagioso exemplo de los ricos ha corrompido los pobres, que no participan de sus diversiones. No hay Atheniense que no murmure contra las fatigas de la guerra y contra el rigor de nuestra relaxada disciplina: parece está degradada la naturaleza en toda la Grecia: caemos hoy rendidos á los exercicios en que se divertian gozosos nuestros padres: hallamos muy pesadas nuestras armas; y la debilidad de nuestras ciudades nos ha enseñado á temer el valor de los bárbaros.

¿Qué Licurgo, querido Aristias, se profundizará en el conocimiento de nuestras virtudes y vicios? Meditad sus leyes, que sin duda se las habia dictado un Dios. Jamas le vereis detenerse en particularidades inútiles: refutar un vicio, y no cortar la raiz: mandar la práctica de una virtud, y despreciar la que debe ser su apoyo y principio. No permite á dos esposos jóvenes abandonarse inconsideradamente á sus ciegos deseos. Queria que un marido no habitase al principio en la misma casa

que su muger si no le ordenaba desdeñar sus favores. Esto era impedir se volvieran en corrupcion los derechos del casamiento, y se abandonasen á sus deseos, pasando de los placeres legítimos á los prohibidos. No fué conocido el adulterio en Lacedemonia. ¡Qué ventaja! y mas siendo verdad que toda galantería supone en las mugeres una débil fidelidad á sus obligaciones; y en los hombres un arte de seducir, reducido á principios, y por lo mismo tan dañoso, que ocupándoles seriamente en cien miserias, separan de su alma los medios necesarios para pensar y executar cosas mayores.

Por no conocer la inclinacion del sexô á la debilidad, y el imperio que tiene sobre nuestra alma, han puesto término los mas legisladores á nuestras costumbres, despreciando arreglar las de las mugeres. Dice Licurgo que ellas nos darian sus vicios, si no les dieramos nuestras virtudes. Quiso hacer que se portasen como los hombres, y por eso las inspiró un generoso desprecio de todas las necesidades á que no las ha sujetado la naturaleza. Las endureció en el trabajo, en la pena, en la

fatiga. Enardecido Platon por este exemplo, quiso (1) hacerlas soldados en su República. Sabia que tenemos ménos obligaciones que cumplir, quanto ménos aficionados ó aplicados estemos á las mugeres;
y así esperaba con razon alcanzarlo todo
fácilmente de los hombres, sacando á muchas mugeres para empleos útiles.

En fin, estableció Licurgo en su ciudad comidas públicas, entre las quales el negro potage, tan desacreditado hoy, hacia mucha parte de delicia. Ved aquí sus dos principales instituciones; y sin su socorro hubiera prohibido inútilmente el uso del dinero y de las artes ménos úti-

<sup>(1) &</sup>quot;Ni juzgues, o Glauco, que yo he hablado, mas de los varones, que de las mugeres, pues , algunas por naturaleza son aptas para los em,, pleos." Platon en la Republica, lib. 7. Mirad tambien lo que dice en este lugar sobre la educacion de las mugeres, acordándose de su tratado de Leyes, lib. 7. "Digo que es necedad en nuestras re,, giones el que no se dediquen á los mismos cui,, dados que los hombres las mugeres, y con todo
,, conato y consentimiento... A la verdad, no ce,, sará de afirmar nuestro precepto, que conviene
,, que á la enseñanza y demas cosas se hagan par,, ticipantes especialmente las mugeres con los
,, hombres."

les en realidad, aguijones, y tal vez alimentos de las pasiones. Desde entónces se hizo familiar á los Espartanos el exercicio de las virtudes mas difíciles y mas heróicas; porque es propio de la templanza cerrar la entrada de nuestro corazon á la locura de los vicios, haciéndonos agradable nuestra actual situacion, y llevándonos al bien sin violencia. La templanza inspira necesariamente el desprecio de las riquezas; y este desprecio, que supone al alma desembarazada de necesidades frívolas que nos atormentan, va siempre acompañado del amor al órden y á la justicia. Las pasiones están ménos vivas y numerosas, y mas libre la razon para hacer valer sus derechos. Sí, querido Aristias: desde que hemos renunciado la sinceridad de costumbres de nuestros padres, tenemos á bien el hacer todos los dias nuevas leyes (1), y multiplicar nuestros magistra-

(1) Nada quizá prueba mejor el que un estado obra sin principios ni sistema, que el gran numero de leyes con que oprime á los ciudadanos. Un legislador hábil va á la raiz del abuso que quiere arrancar: la corta, y queda restablecido el órden por una sola ley. La historia, así antigua como moderna, nos da muchos exemplos. Quiere

dos, lo que conviene para la corrupcion nuestra, y solo sirve de emplear remedios

un legislador ignorante destruir los efectos de un vicio, pero dexa subsistir la causa: no se corrige el estado; y sucede que los esfuerzos inútiles del legislador le hacen incorregible, porque se acostumbran los ánimos á despreciar las leyes. Quando una ley ha caido en olvido, y se renueva, parece que es por capricho, y nunca se toman las medidas necesarias para impedir que no experimente una segunda desgracia. Un estado que no tiene objeto fixo, ó que no consulta la naturaleza de las cosas, debe con necesidad multiplicar mucho sus leyes, porque no repara en mas que en las circunstancias en que se halla, y éstas se varian y mudan continuamente. Gran desdicha es quando las leyes se encuentran en tanto número, que costando mucho el instruirse en ellas, son ignoradas aun por la mayor parte de aquellos mismos que hacen estudio del derecho público y de la jurisprudencia de una nacion: entónces la costumbre y el uso usurpan la autoridad que pertenece á las leyes; y no teniendo la costumbre principio fixo, y manejandose segun los acaecimientos, abre la puerta á las injusticias mas temibles.

Multiplicar los magistrados no es mas saludable que multiplicar las leyes. Si son ménos en número, causan naturalmente mas respeto, y están mas atentos á cumplir sus obligaciones. Crear nuevos magistrados en una República, cuyas leyes y costumbres se corrompen, regularmente no es mas que introducir nuevos abusos, y dar protectores al vicio. Es generalmente inútil (como inútiles para corregirnos. El primer magistrado y la primera ley de una República debe ser la templanza; y el pueblo mejor gobernado para con los Espartanos

dice Phocion en su segundo Entretenimiento) el deseo de tener buenos magistrados, si para conseguirlo no se principia por dar buenas costumbres á los ciudadanos.

Tiene la Política dos ó tres reglas, que despreciarlas es exponerse á graves daños. Para impedir que el magistrado se relaxe en las funciones de su empleo, es preciso que éste sea breve y transitorio. Si es por toda la vida, lo exercerá con descuido: le mirará como un bien que le es propio; y trabajará mas en aumentar sus particulares derechos y prerogativas, que en la felicidad publica. La sociedad tiene diferentes necesidades, distinguidas por su naturaleza, y separadas las unas de las otras; por eso es preciso señalar diferentes magistraturas para acudir á ellas. Si unis en una las funciones que deben estar divididas, esperad que serán despreciadas, ó que se aprovechará el magistrado de su extenso poder para abusar de ellas y hacerse temible. Si separais en diversas magistraturas los cargos que deben estar unidos, se fatigarán mutuamente los magistrados, y no conservarán la autoridad debida sobre los ciudadanos. Observad que en las circunstancias extraordinarias no bastan los magistrados comunes para las necesidades de la República. Fué un instituto muy sabio de los Romanos el crear algunas veces dictadores, ó revestir á los cónsules de un poder extraordinario.

es aquel que mas se acerque á su frugalidad.

No obstante, es tal la debilidad humana, que aun en toda virtud tiene sus instantes de error, de distraccion y de anchura. Tiene la templanza otros tantos enemigos como diversas especies se hallan de placeres; y por grande que sea su poder, finalmente caerá, si no impide la Política que tenga que combatir contra la ociosidad y el enojo que se sigue á la inaccion del alma y cuerpo. Todo el tiempo que nos dexa libre la ley, es tiempo concedido á las pasiones para tentarnos, seducirnos y sujetarnos. Debe la Política inspirar á los ciudadanos el amor al trabajo, repartiendo esta virtud sobre los placeres mas sencillos y mas honestos: una alegría capaz de satisfacernos templa nuestra imaginacion, é impide que ande á la descubierta de algun nuevo placer.

No os apresureis, querido Aristias, en querer inferir de esta doctrina que toda especie de trabajo es útil á la sociedad. Es tan al contrario, que quizá le seria ménos funesto un género de ociosidad. Atended el modo de proceder la naturaleza con

nosotros. Liberal en todos los bienes que nos son necesarios, quiere, no obstante, que los compremos por medio del trabajo. Es la tierra estéril si no la fecundizan nuestras manos, y por el órden establecido para la produccion de los frutos: es este trabajo ligero, pero continuo. Imite la Política á la naturaleza: si el trabajo que nos impone no es proporcionado á nuestras fuerzas; si es engañosa la esperanza que le haria emprender con alegría, y si no puede ser suficiente para nuestras necesidades, se hace insoportable, y á lo mas solo puede ser ocupacion ó castigo de un esclavo.

Fué desgraciado el Egipto baxo los sucesores de Sesostris, desde que, guiado el Príncipe por una insaciable avaricia, se apartó de los verdaderos principios; y condenando á sus vasallos á trabajos muy duros, quiso recoger él solo los frutos de todos. Se engrosáron las manos de los Egipcios, y la mas activa nacion se envileció en la pereza, que llegó á ser su único bien: fué el estado acosado alternativamente por la pobreza y el luxo: se enfureciéron sus espíritus, y se trató á los ciu-

dadanos como bestias indómitas, á quienes era forzoso domar (1) por la fatiga. ¡Qué espectáculo presentaba el infeliz Egipto! Sin las bienhechoras aguas del Nilo apénas hubieran podido ser suficientes las campañas para sustentar sus habitantes. En medio de estos monumentos, que parecen destinados á vivir tanto como el mundo, y en que un infeliz pueblo está condenado á ensalzar el orgullo de sus dueños, ¿qué hará un Monarca si se presenta un enemigo extrangero sobre sus fronteras, y quiere quitarle la corona y sus placeres? ¿Qué brazos armará en su favor? ¿Qué interes tendrán en defenderle sus pueblos á costa de su sangre, sus gustos y su miseria?

En Tiro y Cartago están siempre ocu-

(1) No ha habido pueblo en la antigüedad que haya sido tratado con mas rigor que lo fuéron los Egipcios despues que renunciáron la sabiduría de sus primeros institutos. Dice Aristóteles en su Política, que los Reyes de Egipto no penetráron el lago de Meris, no fabricaron las piramides, ni executáron otras semejantes obras mas que para oprimir baxo el peso del trabajo á sus vasallos indóciles, cuya inquietud temian, y mas no teniendo en ellas el menor interes la patria.

pados los ciudadanos, segun nos cuentan los viageros; pero los Dioses nos preserven, amado Aristias, de imitarlos. Estos pueblos, cuya industria y actividad se nos alaba, han sido los corruptores de las naciones. Contentas éstas con las riquezas que la prudente naturaleza reparte en cada clima, vivian dichosas, sin vanidad ni luxo. Tentáron su deseo los Tirios y Cartagineses: les atraxéron el gusto á cosas raras y exquisitas, y tuviéron la perfidia de hacerles que despreciasen los bienes que poseian. ¡Quántos delitos han hecho cometer, y quantas infelicidades han producido en la tierra la púrpura de Tiro y las galanas superfluidades de Cartago! Mas no penseis, Aristias, que estos públicos emponzoñadores se han libertado de los venenos que preparaban. No conozeo á Tiro ni á Cartago; pero me atrevo á asegurar que son desgraciadas estas dos ciudades. El amor al trabajo, que es gran virtud quando le acompaña la templanza, y sirve con ella de arreglar y reprimir nuestras pasiones, es por el contrario en los Tirios y Cartagineses obra de la avaricia y mal deseo. Mas crecen estos dos vicios en medio de las riquezas, y adquieren mas fuerza que las demas pasiones. No es propio en estas dos Repúblicas el amor al trabajo mas que para humillar sus espíritus, ó inspirarles la insolencia: debe hacer allí mercenarios y tiranos.

Fatigado nuestro Solon de los motines y sediciones que excitaba la ociosidad del pueblo entre nosotros, hizo leyes para hacer amable el trabajo. Un padre que no habia hecho aprender algun oficio á su hijo, no podia sacar en su vejez el menor socorro de él. Absurda ley, porque es contraria á las obligaciones eternas é inviolables de la naturaleza, y que no atraerá un buen ciudadano á su patria enseñándole á que falte al debido paternal reconocimiento. Se obligó á todo ciudadano á dar cuenta de sus ocupaciones en el Areopago, encargado de castigar la pereza. ¿ A qué se dirigia esta gran Política? Escogiendo cada uno á su gusto sus ocupaciones, que debia arreglar la ley, todos nos hicimos trabajadores: tintoreros, zapateros, albañiles, mariscales, revendedores, &c. He aqui lo que afirma, y lo

que forma el fondo de nuestras asambleas en la plaza pública.

Libres nuestros ciudadanos de la ociosidad, y dedicados á oficios baxos y serviles, que Licurgo habia permitido únicamente á los Hilotes, debian tomar sus costumbres. ¿Qué hubiera sido entónces de
la República? ¿Hubieran sido Marathon
y Salamina testigos del valor y de la gloria
de nuestros padres? ¿No estaria hoy gobernada toda la Grecia por algun soberbio sátrapa de los Reyes de Persia? ¿Y
qué seria si en favor de un concurso feliz
de extraordinarias circunstancias, sobre
las quales jamas se ha de contar, no la hubieran dispuesto otras causas á dexarse
guiar ciegamente por un Miltiades (1), un

<sup>(1)</sup> Esto es lo que hace decir á Tucidides, lib. 2. cap. 11. que aunque el gobierno de Athenas fué Democrático por derecho, se acercaba en su modo de proceder al Monárquico, supuesto que el mayor hombre tenia allí toda la autoridad, y parecia ser el depositario de la voluntad de todos los ciudadanos. Hubiera caido la República en los daños á que estaba expuesta despues de haberse librado de la tiranía de los hijos de Pisistrato, si por casualidad no hubiera tenido entónces un Miltiades, cuyos extraordinarios talentos le hiciéron triunfar de los Persas en Marathon. A este grantiunfar de los Persas en Marathon. A este gran-

Temistocles, y otros semejantes, conservando en un pueblo de artesanos el antiguo amor á la gloria y á la libertad? Quando estas causas extrañas para nuestra constitucion, debilitándose poco á poco, cesáron de influir sobre nuestras costumbres, y quando la República, gobernada por artesanos, tomó el genio que natural-

de hombre sucediéron Aristides, Temistocles y Cimon, que por sus luces, talentos y grandes acciones mereciéron la confianza de los Athenienses, y los eleváron, á pesar de los caprichos de la Democracia, á pensar como ellos. Pericles, que tenia otra tanta ciencia, pero le faltaba la bondad, fué el último Atheniense que gozó en su patria este crédito, que se podia llamar Monárquico. "Estos, dice Tucidides, que despues de , su muerte aspiráron al gobierno, eran todos "iguales en el mérito por sus talentos mas que ,, regulares, y competidores en dignidad. Procu-", rando deslucirse unos á otros para alcanzar el " primer puesto, pusiéron toda su autoridad entre " las manos del pueblo por su floxedad y adula-" cion. De esto se siguió entre otros males la em-" presa de Sicilia, que no se perdió tanto por la ", falta de los que alli estaban empleados, como " por defecto de los que les empleáron, quienes se ", desafiaban en Athenas por lograr el mando. Así " entibiáron el ardor del campo por su division, "y causaron finalmente la sedicion en la ciudad." Es traduccion de Ablancourt.

mente habia de tener, ya sabeis en qué vilezas caimos. Siempre el particular interes
decidió del público. Extremados en todas
nuestras pasiones, tímidos por la mañana,
temerarios por la tarde, y continuamente
floxos y amotinados, no conocimos nuestras fuerzas, nuestra debilidad ni nuestos
recursos, y jamas supimos obrar á propósito, ni prever y prevenir los daños.
¿ Qué hacemos con quejarnos de nuestra
fortuna? ¿ Ha de hacer ella milagros para
volver en justa, prudente y magnánima
una asamblea de artesanos?

Es sin duda honesto todo arte que sea necesario á las verdaderas y reales necesidades de los hombres. No se hace dañoso sino quando por una grande estimacion da á las cosas un precio que no deben tener, y afina inútilmente nuestros gustos. Amo la sencillez de costumbres que nos pintan en Homero: la de los Reyes, que saben el número de sus vacas, cabras y carneros, y que se preparan ellos mismos su cena: la de una Reyna Aretea, que hila para vestidos de su marido; y la de una Princesa Nausicas, que va en un carro á lavar al rio la ropa de su familia.

Cada uno puede tener vanagloria de servirse á sí mismo de artesano; y pluguiese á los Dioses que la sabiduría de nuestras costumbres, la simplicidad de nuestras necesidades y la igualdad de nuestra fortuna lo permitiesen aun. Pero en una República, en donde no puede la Política reducir los ciudadanos á esta primitiva pureza de los tiempos antiguos, son las artes toda la riqueza de los que las cultivan. No subsisten los artesanos mas que por el salario que reciben de los ricos que los ocupan, debiendo necesariamente envilecerse su alma (1) por el trabajo. Guárde-

(1) Por esto decia Platon en su tratado de Leyes, lib. 11. "Ningun ciudadano sea vendedor, y mercader, ni voluntariamente, ni por fuerza:, ni privadamente sea hecho criado de alguno que, no le corresponda igualmente en la misma suer-, te, sino es que sea del padre y la madre, y de , aquellos mayores en nobleza, ó de aquellos an-, cianos que fuéron libres y viven libres."

Lo que añade Phocion que es necesario mirar como esclavos á los artesanos, parecerá á los lectores una idea cruel; pero averiguando su pensamiento, se conocerá breve y fácilmente la verdad. Estaba sin duda muy instruido Phocion de los derechos de la humanidad para decir que era menester quitar la libertad á los artesanos y reducirlos á la esclavitud. Queria solamente que los

se pues el legislador de confiarles el depósito ó la administracion de la soberanía. Si les declara la ley por hombres libres, y hace varias especies de ciudadanos, no obstante esto, les mira la Política como esclavos que no tienen patria, y que no pueden participar de las asambleas de la nacion. Nuestros mayores hombres, Miltiades, Temistocles y Cimon favorecian la Aristocracia. Yo sigo su exemplo, no

hombres que no pueden tener verdaderas ideas de ciudadanos, no tuviesen, como no tienen los esclavos, parte alguna en la administracion pública. Tenia razon, y no contaba por ciudadanos sino á los poseedores de tierras; y es muy cierto que no se puede en la práctica separarse de esta máxima sin exponerse á grandes inconvenientes.

Entre todos los sabios que han gobernado la República de Athenas, solo Aristides ha favorecido la Democracia. Abolió la ley de Solon, que no permitia ascender á las magistraturas sino á los ciudadanos que cogian á lo ménos cien medidas de trigo, de aceyte ó de vino de sus tierras; y así arruinó la parte Aristocrática del gobierno, que servia de freno á la Democracia. Se permitió indistintamente á todo ciudadano aspirar á la magistratura; y sin duda es ésta una de las principales causas de las faltas que sigue la República, y de las desgracias que experimentó desde la muerte de Pericles: no conociéron límites la inquietud y la insolencia del pueblo.

por vanidad ni ambicion, pues conozco bien la igualdad de los hombres y los derechos de la humanidad; pero consultando á la felicidad de la República, veo que importa aun á la misma multitud que su trabajo y ocupaciones la abatan y retengan en la ignorancia para no apoderarse del gobierno.

Llena de humanidad para con los artesanos la República, que no puede pasar sin ellos, los gobierna sin despreciarlos. Debe tener cuidado el magistrado de que el trabajo suministre á los artesanos una subsistencia fácil y abundante; y sino, se harán los enemigos de la República, como lo son los Hilotes de los Espartanos, y se tendrá que reprobar su delito, y determinar su castigo. Los ciudadanos sabios en querer conservar sus costumbres, jamas permitirán la invencion de nuevas artes. El que esté instruido del origen y progreso de ellas, conocerá tal vez la historia de todos nuestros vicios. A exemplo de los Espartanos juzgamos que los pueblos se civilizan por medio de las buenas leyes y práctica de las virtudes, y no por el cumulo de superfluidades que reprueba

la razon, y estima el luxo. Quiso Licurgo que los Lacedemonios no se sirviesen mas que de la segur y la sierra para hacer los muebles de su casa. ¡Admirable ley! Obligad aun á los artesanos á que tengan por una especie de grosería las artes inútiles, si no quereis que las produzcan el gusto y la vanidad de los ricos. He visto muchas veces á Platon llorar amargamente los progresos de la pintura entre nosotros. Un dia, que admiraba en el templo de Minerva la derrota de los gigantes, me acuerdo con gusto que me tiró de mi capa, y me dixo: "Os admirarán estas tonterías: "¡qué arte, qué trabajo y qué ingenio » para excitar una admiracion dañosa! En "mi República está obligado un pintor (1) ȇ empezar y acabar su pintura en el es-» pacio de un dia."

En fin, querido Aristias, cuidad que la Política no admita al gobierno del estado sino á los que poseen alguna heren-

queria que las pinturas que dedicaban á los templos de los Dioses fuesen hechas en un dia; y no concedia mas que cinco á los escultores para hacer un túmulo y elevarlo.

cia. Solamente estos tienen una patria. Pero para impedir que su ociosidad dañe á
la República, prohiba una ley severa las
fortunas escandalosas, que corrompen mas
á los ciudadanos imprudentes que las envidian, que á los mismos que las poseen.
La medianía de las herencias obliga á los
propietarios á cuidarlas y cultivarlas por
sí propios; y si se opone á esto la costumbre, arranque la República sus pasiones á sus ciudadanos multiplicando sus
obligaciones y ocupaciones.

La antigua Lacedemonia nos presenta un exemplar admirable. Ocupados siempre los hombres en el exercicio de la caza, de la carrera y de la lucha, se disponian en sus mismas diversiones para hacerse intrépidos defensores de la patria. Descansaban de sus trabajos en una escuela, en que se les enseñaba ménos á discurrir como nosotros sobre las virtudes, que á practicarlas. Cada edad y cada sexô tenia en cada hora sus particulares ocupaciones. Huia rápidamente el tiempo para con los Espartanos; y en medio de esta vida, siempre trabajosa, ¿cómo hallarian las pasiones, aun á pesar de su diligencia y de su

destreza, un solo momento para seducir y corromper un Lacedemonio?

Hasta aquí, querido Aristias, prosiguió Phocion, no os he manifestado mas que flaquezas, debilidad, miserias y vergüenza de la humanidad. Hasta aquí no os habrá parecido la Política sino ocupada en cortar los lazos, por los que mil diversas pasiones separan á los hombres de los comunes intereses de la sociedad, teniéndolos arraigados en los personales y propios. Para romper la admiracion de estas circes, que nos amenazan con la misma suerte que padeciéron los compañeros de Ulises, admirad ahora la infinita sabiduría de la naturaleza y los socorros que nos ofrece. Aprended pues por qué secreto puede la Política comunicar á estas virtudes tan tímidas, tan contrarias á nuestras pasiones, tan poco obradoras, tan extrañas á nuestro corazon, pero al mismo tiempo tan necesarias, una fuerza superior á la de las pasiones mismas. Ved por qué medios puede hacerse agradable y deliciosa la práctica de las virtudes y de las obligaciones, que en la apariencia son las mas austeras. Todo esto se consigue teniendo vigilante en nuestro corazon el amor á la gloria: noble objeto, cuya generosidad nos hace conocer la grandeza de nuestro orígen y nuestro destino. Este es el sentimiento, por el qual somos competidores de las substancias espirituales, que nos enseña que somos obra de un Dios.

En efecto, Aristias, ningun medio tiene el alma mas capaz de moverla que el amor á la gloria, tanto mas sublime, quanto le complace mas el encontrar obstáculos y combates. ¿Por quántos triunfos, alcanzados sobre las mas atrevidas é imperiosas pasiones, no se ha ilustrado? ¿Por ventura os podré numerar todos los hombres grandes, á quienes ha hecho despreciar los encantos del placer y amar la pobreza? El amor á la gloria parece que en algun modo nos separa y nos hace olvidar de nosotros mismos, disponiéndonos á sacrificarle nuestra propia vida por un género de éxtasis que se apodera de nuestra alma, y la embriaga con la imágen de una dichosa muerte. Despues de Codro quántos héroes han sido víctima generosa de esta opinion?

Sócrates, que conocia muy bien el co-

razon humano, no se contentaba para excitar á la virtud con demostrar que nos hace felices y lleva en sí misma la recompensa. Temia, que mas eloquentes que él las pasiones, cerrasen los oidos de sus discipulos á la verdad, ofreciéndoles algun placer presente; y así para hacerlos atentos y dóciles, les enseñó el amor á la gloria. Por esto se formáron en su escuela los mejores hombres que han honrado la República nuestra. ¡Y quán dichosa y floreciente seria hoy Athenas, si por el órgano de las leyes y boca de los magistrados hubiera persuadido á todos los ciudadanos la Política lo que Sócrates á sus diso instrumentos de su cipulos!

Si no conocen los bárbaros este amor; si esta virtud, ya debilitada en la Grecia, se hace de dia en dia infinitamente mas rara que lo que era hace un siglo: no creais que ha sido mas liberal la naturaleza con nuestros padres que con nosotros, ó que por una injusta predileccion le ha parecido distinguirnos de los extrangeros. En todo tiempo y en todo lugar reparte igualmente sus beneficios; pero no sabe la Política aprovecharse de ellos en todas las

ocasiones. Durante la guerra de Medo hubieran mostrado los de Thebas otro tanto valor, como dexáron ver de timidez, si hubiese encendido en sus corazones un Epaminondas la apagada idea del amor á la gloria. ¿Cómo quereis, querido Aristias, que esta virtud se atreva á penetrar la Persia, y producir en ella algunos frutos? Los secará todos un soplo contagioso. No hay recompensa imaginada para honrar la virtud, de que no se adorne insolentemente algun vicio. Siendo una corte el alma del imperio, si ésta, embelesada en los placeres, no tiene con quien repartir los favores sino con los mismos ministros ó instrumentos de su gusto, cuidará bien de no dar el gobierno de un sátrapa á un hombre virtuoso é inteligente, porque de éste desconfia y le teme. Para ser grande en Persia es necesario ser un hombre muy regular, ó envilecerse ocultando sus talentos.

El pueblo no discurre. Llevado naturalmente de su ignorancia á dar admiracion á todo aquello que envanezca su imprudencia, su orgullo, su avaricia, su zelo, &c. confundirá lo vano y extraordinario con lo que es verdaderamente sabio y grande. No dudeis en esto, que él irá detrás de una vanagloria de preocupacion y de moda, si no le pone en el bueno y verdadero camino la Política de concierto con la Moral. Se separará de él si se cesa un instante en ilustrarle y dirigirle; y despreciará bien presto por sus tumultuosos elogios á los que aprecian el verdadero mérito, adornando con él á los que están tocados del amor á la gloria, pero que no tienen la suficiente luz para conocer donde sea forzoso buscarle.

Quando la Política ha llegado á conocer lo que es verdaderamente estimable, y quando haya, digámoslo así, pesado las virtudes; entónces es menester que dé mas estimacion á las que son mas ventajosas á la sociedad y de mas difícil exercicio: en lugar de repartir con prodigalidad los honores la República, no los dispense sino con una extremada economía: la gloria muy comun se evilece. Sean las recompensas raras, que todos las apetezcan, y las obtengan pocos, porque serán despreciadas si se dan por empeño ó por capricho. Se deberian desear en ellas los ingenios;

pero ha de ser quando estos son útiles á la patria. ¿Qué nos importa tener excelentes pintores, cómicos y escultores? Desgraciada la nacion que es tan insensata, que baxo el pretexto del genio y de inclinacion que pide su arte, los aplaza al lado de un gran capitan ó un magistrado, dándoles los mismos elogios. ¿Por ventura es mas feliz porque la pintura y escultura animen al lienzo, al mármol y al bronce? Tiene á bien Philipo la magnificencia de nuestras fiestas Panatheneas: se admira de que nuestros ciudadanos no puedan saciarse de músicas y espectáculos. En otro tiempo apénas levantabamos estatuas bien concluidas á los bienhechores de la patria, y teniamos muchos heroes: hoy carecemos de ellos, y no tenemos mas que escultores y pintores. Concededme, Aristias, que es mas glorioso para Athenas que algunos hombres á fuerza de estudio y de arte lleguen á representar en nuestros teatros los papeles de Priamo, Hércules, Aquiles y Ulises, miéntras no hay ninguno que pueda ser buen ciudadano en la plaza pública, ni magistrado en el Senado ó el Areopago. Es preciso desesperar de la salud de

la República si distribuye las recompensas de la virtud á los talentos de un hombre vicioso. Temed, mi querido Aristias, estos funestos ingenios. Son unos brillantes fósforos que engañan á los caminantes y los llevan al precipicio. Buscando las causas de la prosperidad ó de la decadencia de diferentes Repúblicas de la Grecia, siempre tengo observado que jamas falta un pueblo virtuoso á dar los talentos que le son necesarios, y que estos son inútiles quando no les acompaña la virtud. ¿Qué ventaja hubiera sacado Thebas de Epaminondas y Pelopidas si estos hubieran sido avaros, ambiciosos y zelosos uno de otro? Debió la Grecia en otro tiempo su salud al pensamiento atrevido, pero sabio, de Temistocles, que aconsejó á nuestros padres abandonasen su ciudad á Xerxes, transportasen sus mugeres, viejos y niños á Salamina, y construyesen una flota con la madera de sus casas. ¡Oh, y qué dicha fué para nosotros que nuestros padres supiesen sacrificar su interes particular á la fortuna pública! ¿ De qué nos servirian hoy los discursos de este hombre eminente? Si Aristides y Cimon hubieran tenido

entónces las costumbres baxas y corrompidas de nuestro tiempo, se hubieran sublevado contra un proyecto, de que no eran autores, y hubieran preferido la pérdida de la República y la de toda la Grecia á la zelosa ambicion de verla salvar por otro. Esta fué la honestidad de costumbres públicas que hizo á Temistocles ser un gran Capitan (1) y vencer á los Persas.

(1) En tiempo de Aristides y Temistocles eran competidores sin aborrecerse los que gobernaban la República; ó si eran enemigos, no empleaban para perderse las ideas débiles y engañosas de la mentira y el enredo: una noble emulacion les llevaba á aventajarse unos á otros. El amor de la gloria y de la patria apuraba la envidia y los zelos. Siempre habian sido contrarios Aristides y Temistocles; pero quando amenazó Xerxes á la Grecia, cesó entre ellos toda competencia, y solo cuidáron del bien de la patria. Aun Pericles, que estuvo deseoso de gobernar á Athenas, hizo llamar á Cimon de su destierro quando creyó indispensablemente necesarios sus servicios á la República, y así obráron de acuerdo. "Tan civiles y honestas eran las enemistades, dice Plutarco, y tan fácil de apaciguarse la ira. No era así en " tiempo de Phocion. Los oradores vendidos á "Philipo, al Rey de Persia, ó al motin de los ciu-"dadanos poderosos, eran unos hombres en los , que no tenian el menor lugar la verdad, el amor " á la patria y á sus obligaciones."

Pero no se incluye aquí todo, Aristias amado: todas sus desgracias las ha debido siempre la Grecia á los talentos de estos hombres viciosos. Si el vicio fuera tonto, jamas seria dañoso; pero quando se oculta debaxo del entendimiento, entónces, engañados los ánimos de todos, da un golpe mortal á la República. ¿ Tiene ésta algun ventajoso establecimiento que modere la avaricia ó la ambicion de los ciudadanos? Abusa de su discurso un hombre viciado para desterrar y destruir las leyes que mantenian el órden público. ¿Tiene algun defecto en su constitucion? Pues por éste mismo la trastorna, y se levanta sobre sus ruinas. Tal ha sido siempre la conducta de los tiranos que han usurpado en sus ciudades el poder soberano. Han empleado su ingenio en eludir la fuerza de las leyes, y en engañar la autoridad y vigilancia de los magistrados. Han sembrado sospechas, hiciéron nacer temores y esperanzas para excitar las quejas, habiéndolas fomentado con arte suficiente para persuadir que únicamente amaban el bien público. Quando lo ha pedido su interes, han degenerado en guerras civiles las menores divisiones; y fingiendo servir á las gentes y restablecer el buen órden, solo han afirmado su tiranía.

Pericles, cuyo ingenio superior podia haber hecho la felicidad de Athenas y de la Grecia, no ha temido corromper nuestras costumbres (1) por adular y ganar la

(1) Acuerda Phocion en pocas palabras los tres grandes yerros de Pericles en su empleo. Publicó un decreto, por el que daba el estado una retribucion á los ciudadanos por asistir á los espectáculos y á los juicios de la plaza pública: favoreció los progresos de las artes inútiles, é introduxo un extremado luxo en Athenas. Conducta, que haciéndole agradable al pueblo, le puso en términos de gobernar arbitrariamente. Hizo la guerra á los aliados de la República para forzarlos á pagar los tributos, y envanecer al mismo tiempo la ambicion de los Athenienses, que habia hecho inquietos y difíciles de gobernar la ociosidad de la paz. Finalmente, Pericles, que podia impedir un rompimiento entre su patria y Lacedemonia, encendió la guerra del Peloponeso para asegurar su autoridad en el crítico instante de dar sus cuentas. Despues de estos baldones tan merecidos es de admirar que Tucidides, lib. 2. cap. 11. diga: " que Pericles adquirió su autoridad por caminos " legítimos, y que venia su crédito de su buen " modo y dignidad." Mas estimo el juicio de Pausanias quando dice, lib. 8. cap. 52. "que no se , debe mirar á los que han hecho la guerra del », Peloponeso mas que como á unos furiosos que

multitud: hacernos tiranos de nuestros aliados por manifestarse necesario; y encender la fatal guerra del Peloponeso por afirmar su crédito decaido, y para dispensarse de dar las cuentas de su cargo. Con los mismos talentos el ambicioso Lisandro no cuidó mas que en trastornar el gobierno de su patria para abrirse el camino del trono que le estaba cerrado; y quando podia volver á su vigor las antiguas leyes, y restablecer las alteradas costumbres por la ambicion de una larga guerra, trabajó sordamente en dar sus vicios á los Lacedemonios. Fué engañoso su amor á la gloria: abusó del amor de su patria; y baxo el pretexto de afirmar su poder, hizo avaros y ambiciosos, y arruinó sus fuerzas con su reputacion. ¿ Qué males no nos ha alcanzado Alcibiades, cuyos discursos engañosos servian de excusar los vicios? ¿Y nos han reparado sus talentos de la carnicería que han hecho entre nosotros sus maldades?

Toda la tierra, amado Aristias, no

<sup>&</sup>quot; han sacrificado todos los pueblos de la Grecia á " su propia ambicion y á sus particulares intere-" ses."

ofrece mas que una extendida pintura de los errores de la Política: casi siempre se extravía, siguiendo una falsa gloria. ¿ Quántas preocupaciones, y quántos vicios no hace respetables? Raras veces emplea los medios propios para favorecer el amor á la gloria: no se ha comprehendido aun bien quán delicado es, quán zeloso de sus derechos, y quanto manejo pide. La amenaza le irrita, y el temor le apaga en todos los corazones. ¿ Quién creerá que las leyes sanguineas de Dracon naciéron en medio de un pueblo libre, y que se queria hacer virtuoso? No nos hubieran dado mas poder que el de un esclavo si las hubieramos obedecido por nuestra debilidad. Seria muy comun la pena de muerte que determina por las menores faltas. ¿ Quereis hacer el amor á la gloria mas vivo y general? Basta la vergüenza para que queden castigados los culpados. Es una moral falsa, y guiada por un ciego ó indiscreto aborrecimiento á los vicios, que á todos los confunde: queriendo hacer amar la virtud, destruye el sentimiento de la humanidad, que es su basa. Dexad á los Critias que sean pródigos en derramar la sangre: no amenaceis con la muerte mas que á las almas serviles que son culpables en delitos, cuya atrocidad no da indicios de la enmienda, ó de recurrir á la virtud.

Solo la estimacion pública, que es la recompensa del amor á la gloria, puede llevar nuestra alma á un cierto grado de elevacion. No es conocer los hombres el quererlos excitar á acciones grandes de otro modo que, ó por una corona de laurel, ó por dedicarles estatuas. Es envilecer la virtud y profanarla el presentarle un precio, que solas la avaricia y la concupiscencia pueden apetecer. Se diria que el Rey de Persia mira la virtud y el honor como una mercadería que se valúa y se trueca á peso de oro y plata. No temiera la Grecia á Philipo, si no fuera mas hábil que este Monarca del Asia: solo sirve su oro para hacer y corromper traidores entre nosotros: él nos lo derrama, y es avariento de él en sus estados : manejando diestramente la estimacion pública con sus vasallos, comienza el de Macedonia, donde anteriormente solo habia buenos esclavos, á producir hoy ciudadanos propios para todas las obligaciones y necesidades de la sociedad. Quando la esperanza de adquirir riquezas llevase al heroismo, no le sofocaria su posesion. ¿ Qué vale, dicen los Persas, esta recompensa que hemos recibido? ¿ Quánto este empleo de Sátrapa? ¿ Quáles son los provechos de este cargo de palacio? Estos son los frutos que ha producido la Política ciega y pródiga que han tenido los sucesores de Ciro. ¡Infelices Príncipes, que colmando de bienes á vuestros cortesanos, habeis llegado á no hacer de ellos sino mercenarios y esclavos, que solo son dignos de la recompensa que reciben!

¶ Si no me engaño, querido Aristias, bastan las reflexiones con que os acabo de entretener para haceros ver como nos llevan sin esfuerzo la templanza, el amor al trabajo y á la gloria á la práctica de la justicia, la prudencia y el valor, desembarazándonos de las pasiones contrarias á los intereses de la sociedad. No me contento con esto; porque miéntras nuestras pasiones (siempre vigilantes para los objetos que alhagan nuestra imaginacion y nuestros sentidos) están en una continuada

accion, queda dispuesta á dexarse engañar nuestra razon, sujeta á frequentes letargos. Por muy sólido que parezca en su establecimiento el imperio de las buenas costumbres en el conjunto de muchas virtudes, que reciprocamente se sostienen, no nos debemos envanecer de que será permanente é inmutable en tanto que tengamos por magistrados á otros hombres. Tomareis todas las precauciones imaginadas por Sócrates y Platon para hacer segun ellas los Aristides: lo concedo, como tambien doy asenso á que serán infatigables é incorruptibles; pero estos magistrados serán hombres: no verán mas que las exteriores acciones del ciudadano, y comunmente llegarán tarde para el socorro de las buenas costumbres, de la justicia y de las leyes ofendidas. Debiérase desear que para sofocar la misma raiz del vicio, les fuese concedido penetrar nuestras conciencias, sondear las profundidades de nuestro corazon, y juzgar nuestros pensamientos y deseos al tiempo que nacen.

Pero se han reservado á sí mismos este conocimiento nuestros Dioses; y supuesto que si se concediera á un hombre el pri-

vilegio de juzgar nuestros pensamientos é intenciones estableceria su tiranía, porque abriria una puerta libre á las pasiones del magistrado, quizá mas funestas á la sociedad que las del ciudadano; quisiera que todos los hombres estuviesen persuadidos de esta importante verdad; y es que la Providencia, que gobierna el mundo y ve los movimientos mas secretos de nuestra alma, castigará el vicio, y recompensará la virtud en la otra vida. Esta doctrina, fundada sobre la justicia de los Dioses, tan amada de nuestra razon, y tan proporcionada á nuestras necesidades, solamente es terrible para nuestras pasiones. Para sacudir el yugo de un temor tan saludable, es de admirar el modo con que nuestros sofísticos han desconocido este supremo Ser, que es el principio de todo, y cuyo nombre está escrito con caractéres indelebles sobre cada parte de sus obras. Dicen que una ridícula casualidad, que todo lo habia criado, presidia todas las cosas. No sé qué género de Dioses han fingido, perezosos y torpes, cuyas miradas no llegan á la tierra. Ese tenebroso rio que rodea nueve veces la habitacion de los

muertos; esas floridas campañas que habitan las gentes; la rueda de Ixíon, la estatua de Prometheo, los Euménides y sus serpientes son unas ingeniosas ficciones. Pero inferiré de aquí que la virtud no espera recompensa despues de la muerte; que quedará el vicio sin castigo, y que es especie de insensibilidad tomarse el trabajo de resistir á las pasiones y ser virtuoso?

No se executa repentinamente y sin temor la primera injusticia, pues espantada el alma, regularmente la rehusa. En una palabra, tiene sus grados el delito, y continuando en él, se acostumbran los hombres á la maldad: despues se familiarizan con la idea del crimen, y consiguientemente se buscan los medios de engañar la vigilancia de los magistrados, y escaparse del rigor de las leyes. Quanto mas se piensa en la injusticia, mas se encarece, se fomenta, y finalmente, se executa con mas audacia y sin remordimiento. Pero si sabe el delinquente que tiene un juez, á quien no se puede seducir con facilidad, y de quien no se puede escapar, sin duda que producirá en su corazon el temor un saludable efecto, y reprimirá sus pasiones en tiempo que aun puedan obedecer á la ley.

Conceden los sofísticos, querido Aristias, que los hombres mas religiosos son ménos virtuosos; pero se engañan, pues llaman religion á la que no es mas que supersticion ó hipocresía: miran como un hombre piadoso á aquel cobarde que los engaña con algunas aparentes virtudes, y que en realidad ignora lo que el cielo le manda y lo que le prohibe : ó á un pícaro que finge temor á los Dioses para engañar mejor á los hombres. Pero si la religion es santa como el Dios eterno é infinito, á quien adora, ¿ qué fuerza no dará á las leyes? Inspirará ciertamente un respeto tímido á las pasiones. Nada prueba la impiedad de Salmone y Ayax, aquellos que no reverenciaban sino unos Dioses parecidos á ellos. Yo concedo que pueda haber hombres tan perversos que en su mayor furor ofendan, no á Marte, Venus ú otro Dios que les agrade como á Homero, sino al supremo Ser que Sócrates adoraba. ¿Pero qué inferirán de esto los sofisticos? Lo que es inutil para diez ó

doce insensatos del mundo, ¿lo será igualmente para todos los hombres? Porque las
leyes, los magistrados y los castigos que
emplea la Política para poner algun medio entre los hombres y el delito, no produzcan efecto en muchas almas atroces,
¿se ha de mirar la legislación como un resorte vano para guiarnos al bien? ¿Se han
de destruir las leyes, y se ha de despojar de su autoridad á los magistrados?

Bien sé quan esclavos somos de nuestras pasiones. En turbándose nuestra razon por lo que ven los sentidos, puede sin duda distraernos del temor de los Dioses; pero no dexa de ser este temor el freno de muchos. Por otra parte, no dura mucho su embriaguez, porque tiene sus instantes para reconocerse la razon; y entónces la idea de un Dios justiciero debe espantar y turbar saludablemente al culpado. Despues llega la edad, se debilitan las pasiones, y por lo ménos los efectos de la religion reparan los males que no han podido prevenir. Detestan sus errores, dando exemplos de virtud, propios para instruir à los jovenes en sus obligaciones.

Aun os hablaria del amor á la patria,

querido Cleophanes, si Phocion hubiera querido corresponder á la impaciencia con que deseaba saber mas Aristias. Pongamos límite por hoy al exámen de las virtudes, de que os acabo de hablar, que mañana, nos dixo, satisfaré vuestra curiosidad.

## ENTRETENIMIENTO QUARTO.

e su autoridad a los manistrados?

sorre vano para gularnos al bien ? ¿Se han

Del amor á la patria, y de la humanidad.

De las virtudes necesarias en una República
para prevenir los daños con que puede ser
amenazada por las pasiones
de sus vecinos.

Nos habia dicho Phocion que suesemos Aristias y yo á su casa de campo para tener en ella nuestra quarta conferencia: así lo hicimos ayer. ¡O dichosa estancia y afortunada granja, amado Cleophanes, aquella que sirve de retiro al mas sabio de los hombres! Allí es donde Phocion, tan grande á la cabeza de nuestros exércitos, medita la salud de la República, y cultiva con sus manos victoriosas la corta y limitada heredad que tiene de sus pa-

dres. La muger de este hombre que ha llevado la guerra á las mas ricas provincias, amasaba el pan (1) quando entramos en su casa: Phocion sacaba agua de un pozo para regar las legumbres; y á su vista parecia que su esclavo no cumplia otras obligaciones que las de la amistad. ¡Qué razon tenia Homero! Sí: el mas hermoso adorno de una casa es la virtud de su dueño. Creia yo que entraba en un templo lleno del Dios que le habita, y miraba en el rostro de Aristias el respeto de que estaba penetrado. Es la pobreza algunas veces augusta. ¡Ay, querido Cleophanes, que la mayor parte de nuestros ciudadanos no quiere entender esto! Pues en adornando sus casas de estatuas, vasos y pinturas exquisitas, juzgan merecer la estimacion pública, y consiguen solamente que se admire la loca imprudencia con que se atreven á levantar trofeos á sus injusticias y rapiñas.) Report sol a noisarenev

(1) Cuenta Plutarco que quiso Alexandro hacer un presente de cien talentos á Phocion, y que le encontráron los enviados del Príncipe sacando agua de un pozo para lavarse los pies, y á su muger amasando el pan.

Hasta ahora, nos dixo Phocion, despues que le rogamos nos continuase sus instrucciones, hemos hablado de las virtudes que debe mirar la Política como fundamento de la sociedad y principios del buen orden: si gustais, entraremos hoy en algunas particularidades que no son ménos importantes. Querido Aristias, continuó sonriéndose, á pesar de la severidad de mi Moral, conozco haberos escandalizado. En nuestro último Entretenimiento me habeis dexado ver vuestra admiracion sobre mi silencio en el amor á la patria: ved aquí las razones que le causáron, y juzgadlas. He creido deber hablaros de las virtudes con el mismo órden que ha de tratarlas la Política para hacerlas en la práctica mas fáciles y familiares. No hay, ni puede haber amor á la patria en los estados donde ni hay templanza, ni amor á la gloria, ni respeto y veneracion á los Dioses. Ocupado el ciudadano consigo mismo, se mira como extrangero entre sus conciudadanos; y por el contrario, en una República donde están cultivadas estas virtudes con cuidado, nacerá el amor de la patria de la patria

misma, y producirá sin otros socorros los frutos mas abundantes. Ved pues, mi querido Aristias, que no debe estar incluido en la clase de estas virtudes, que he llamado puras ó auxíliares.

No sabré pintaros, amado Cleophanes, la admiracion de Aristias á estos discursos, pues aunque dominado de la sabiduría de Phocion, no pudo contenerse en interrumpirle, y le dixo: ¿Y qué? ¿Puede haber, Phocion, alguna virtud que no ceda al amor de la patria? Es ésta el alma de todas las virtudes del ciudadano, y tiene en él mas lugar que todas: producirá á su tiempo la templanza; hará soportar con valor los trabajos mas penosos, y despreciará los peligros. ¿Negariamos nuestra estimacion á esos bárbaros, à quienes miramos como heces del género humano, si amasen su patria, y supiesen vivir y morir por ella? ¿Y por qué la nuestra nos parece cada dia mas indiferente? ¿No es el motivo porque tememos hoy á unos vecinos, que otras veces nos respetaban, estando dispuestos á sufrir el yugo de la Macedonia?

Agrádame ese ardor, exclamó Pho-

cion, abrazando tiernamente á Aristias, y pluguiese à los Dioses protectores de la Grecia que pensasen como vos todos los Griegos. ; Ah, mi maestro Phocion, replicó Aristias, en quien aun se aumentaba la sorpresa: ¿ por qué os dignais abrazarme? ¿Por qué haceis ese voto, permaneciendo yo en el error? Es porque, respondió Phocion, á lo ménos tendrian nuestros ciudadanos una virtud: comenzarian á abandonar sus vicios, gozaria aun su alma alguna jurisdiccion sobre ellos, y habria mas esperanza de remedio. No, Aristias: si el amor de la patria no está fundado sobre otras virtudes, no producirá los milagros que imaginais. Si está por casualidad encendido en los ciudadanos dedicados á los placeres, perezosos é indiferentes en el amor á la gloria, no es mas que un zelo muy transeunte, con el qual seria imprudencia contar, y del que no podria sacar la Política alguna ventaja durable. Nacida esta planta en una tierra que puede llamarse extraña, y mal preparada para recibirla y criarla, moriria en naciendo. No hay órden para semejante amor; y si quereis que el ciudadano ame su patria, abrid su corazon á esta virtud por la práctica de las que os hablé ayer.

Convengo, dixo Aristias, en que coloqueis el amor á la patria en la clase de
las mas sublimes virtudes, de donde se deriven todos los bienes de la sociedad: que
con la justicia, la prudencia y el valor sea
el término á que debe conducirnos la Política por la templanza, el amor al trabajo y á la gloria, y el temor de los Dioses: os engañaria dándoos ese gusto, pues
no depende de mí el disponer de las virtudes y su clase, como lo hace un señor
con sus esclavos.

Por la naturaleza de las cosas, prosiguió Phocion, hay algunas virtudes, que para executar el bien con ellas, no tienen mas necesidad los hombres que consultarlas. De éstas son la justicia, la prudencia y el valor. Pero hay otras subordinadas entre sí; y es debido á la virtud superior dirigir á sus inferiores. Me entendereis. La Moral, por exemplo, nos manda ser económicos, generosos y piadosos; pero estas qualidades serán otros tantos vicios, si no se gobiernan por una superior virtud, y ésta es la justicia. Será

mi economía delito si falto á lo que pide la justicia respecto de mis próximos y conciudadanos. Soy culpable en la generosidad, si me hago pródigo con mis amigos á costa de mis acreedores. Debo compadecerme de los culpados y de los infelices; pero sin debilidad, para no sacrificar por ellos las leyes, y aun la República. Así es, querido Aristias, el amor á la patria, como la economía, la generosidad y la piedad. Está tambien sujeto como éstas á una virtud superior, y debe tambien como ellas obedecerla; porque sino, en lugar de servir á la República, la precipitarán en la decadencia sus errores.

¶ Es la humanidad la superior virtud al amor de la patria (1). Extended

(1) Miraban generalmente los Griegos el amor de la patria como la primera virtud del ciudadano; y parece que en casi todas las Repúblicas han estado ocupados los legisladores en inspirarle, extenderle, y darle fuerzas, mas que en conocer los límites que le prescribe la razon, ó el modo con que debe gobernarle y dirigirle. Debe parecer muy sabia la doctrina que Phocion explica á Aristias. Solamente ésta es la ventajosa á los hombres; y no creo que alguno de los lectores se niegue á la evidencia de sus discursos: así, aunque nada pre-

vuestra vista á las murallas de Athenas. Hay alguna cosa mas opuesta á la feli-

tendo añadir, espero que se me permitirá buscar en esta observacion las causas que han impedido á las sociedades conocer sus recíprocas obligaciones, siéndoles absolutamente necesario este conocimiento, y sin el qual es el amor á la patria una cólera injusta y ciega, que produce la mayor parto de las infelicidades con que es afligida la humanidad.

Si los hombres han estado mucho tiempo en comun sentir conociendo la necesidad de unirse en sociedades; si ha sido precisa una larga experiencia de males para enseñar á cada particular la ventaja que hallaria en renunciar su independencia, y someterse á las leyes y magistrados, era natural que las sociedades estuviesen mas remisas para contraer alianzas entre sí. Los ciudadanos feroces y acostumbrados en su estado natural á obedecer á sus primeros movimientos, no deben formar en mucho tiempo mas que sociedades salvages. Las primeras sociedades de bárbaros conserváron contra sus vecinos la ferocidad, de que apenas se habian despojado unos ciudadanos para con los otros; y no pudiéndose inspirar mutuamente alguna confianza, se miráron como enemigos. Un ódio mas ó ménos brutal fué el alma de su Política.

Si hoy, que nos preciamos de filósofos, abusamos continuamente de nuestro valor y nuestras fuerzas; si á pesar de las ideas que tenemos de la justicia y del derecho de las gentes queremos ser mas conquistadores que justos; si las victorias lisonjean agradablemente nuestro orgullo;

## cidad de la sociedad, cuyo principio buscamos, que los zelos, los ódios y compe-

y si comunmente tenemos por mayor á Alexandro que á Aristides, ¿ no deberán ser tenidas como las virtudes mas esenciales la fuerza, el valor y la violencia? La estimacion dada á estas qualidades, ; quánto hizo para que naciesen las pasiones y preocupaciones propias para impedir los primeros movimientos de la razon? Quanto mas cargados volvian los soldados del botin, mas les llenaban de alabanzas la avaricia y la ambicion de sus mugeres y viejos: quanto mas extendidos eran sus corsos, tanto mas se excitaba la admiracion; y quantas mas crueldades habian hecho, tanto mas superior era el concepto de los soldados que las habian cometido. Los vencidos no se atrevian á quejarse por el temor de agriar á los soberbios vencedores, irritados por la victoria, é imprudentes en no temer los reveses de la fortuna. Miéntras que estos se embriagaban con su prosperidad, se humillaban los otros para ablandarles, sin desesperar de vengarse. Pasando la moderacion por flaqueza, hubiera sido despreciada como la poltronería. Quanto mas mal se hacia á los enemigos vencidos, mas se creia intimidar á los vecinos, y dar mas pruebas de su valor y habilidad. Deslumbró una falsa y aparente gloria á todos los corazones; y en este silencio de la razon, que no sabia aun que tenia algunos derechos que reclamar, persuadió la preocupacion que todo era permitido al mas fuerte.

De esto se siguió el derecho de gentes mas feroz y cruel en los antiguos mas célebres por su tencias que dividen las naciones? ¿Ha hecho la naturaleza los hombres para que se

sabiduría, generosidad y Política de sus costumbres. Se creia que una declaracion de guerra era una sentencia de muerte decretada contra una nacion. Caminando sobre este principio tan odioso, no conocian límite los derechos de la guerra; y aun los mismos prisioneros que quedaban rendidos á sus enemigos, no alcanzaban el perdon sino haciéndose esclavos. Estuviéron mucho tiempo los Griegos sumergidos en esta barbaridad, pues no se ignora que fué ésta la suerte de los Hilotes y Mesanienses vencidos: llegáron, segun observa Phocion, á mirar á toda la Grecia como á su patria comun; pero si observaban entre ellos algunas reglas de humanidad, era preciso mucho para que las practicasen con los extrangeros, á quienes trataban de bárbaros, y los despreciaban juzgando no deberles la menor atencion, y creyendo que haciéndoles ménos fuertes y ménos ilustrados la naturaleza, les destinaba para ser es-

Con una misma palabra explicaban los Romanos al enemigo que al vecino. Empezáron á ser salteadores, robáron las mugeres, y viviéron del pillage; pero adquiriéron algunas buenas costumbres, y manifestáron mucha moderacion para con los extrangeros despues del destierro de los Tarquinos, hasta el tiempo en que cayéron baxo una suerte desgraciada, abusando de las ventajas de una victoria. Derribáron los fundamentos de la República. No hiciéron guerra injusta; y jamas empezáron las hostilidades sino despues de haber

despedacen y devoren? Si les manda amarse, ¿cómo sería sabia la Política queriendo

manifestado muchas formalidades que indicaban amor á la justicia. Respetáron con mas religion que los demas pueblos los derechos de la humanidad en los enemigos vencidos, dando tambien estimacion á los que se hacian dignos de ella.

Se hace memoria con gusto de que habiendo sostenido los Privernates muchas guerras obstinadas contra la Republica Romana, sufriéron una pérdida tan considerable, que obligados á huir, y ocultarse en su misma ciudad, fuéron sitiados en ella por el cónsul Plautio. Estando para ser vencidos, enviáron embaxadores á Roma para negociar la paz; y habiéndoles preguntado el Senado qué castigo juzgaban merecer: respondiéron: "El , que merecen los hombres, que creyéndose dig-,, nos de ser libres, han tanteado todos los medios o, para conservar la libertad que han recibido de 3, sus padres. Pero, replicó el Cónsul, si Roma os ", concede la gracia que pedis, ¿ puede prometerse , que en adelante conservareis religiosamente la , paz? Sí, respondiéron los embaxadores, si las , condiciones de ella son justas, humanas y no nos " sonrojan; pero si esta paz es vergonzosa, no es-, pereis que la necesidad, que nos la hará recibir , hoy, nos haga conservarla mañana." Algunos senadores se indignáron del orgullo de esta respuesta; pero el Senado, cuerpo en que dominaban las luces y el valor, la aprobó, admitiendo á su gracia los embaxadores Privernates, y juzgó conforme á sus principios, que los enemigos, á quienes no habian abatido sus desdichas, merecian el

que el amor á la patria llevase los ciudadanos á buscar la dicha de su Repú-

honor de ser numerados entre los ciudadanos Ro-

Por mucha magnanimidad y sabiduría que tuviesen los Romanos, estaba en ellos el derecho de
las gentes muy remoto de aquel punto de perfeccion á que debe llevarle la sana filosofía, que no
se distingue de la sana Política. Bienhechores y
muy humanos despues de conquistar á los enemigos fáciles de reducir, se cree que su ambicion trastornase su moderacion con el pretexto de exercitar sus fuerzas y extender su imperio; ó á lo mas
se podrá juzgar que su virtud era industria para
engañar á sus aliados, admirar á sus enemigos, y
hacer mas fáciles sus victorias.

Hubiera sido un prodigio que los pueblos practicasen con mas humanidad el derecho de las gentes ántes que fuese conocida la doctrina de Phocion sobre el amor á la patria, y no podia serlo ántes que los filósofos descubrieran los errores de nuestras pasiones; y comparando con ellas los hechos, demostrasen que la Política, léjos de trabajar en la prosperidad de un estado, apresura su decadencia y su ruina, si no mira al amor de la humanidad como una superior virtud, que debe arreglar y dirigir al amor de la patria. Los gobiernos Monárquicos y los Aristocráticos, que casi nunca conocen á lo que se obligan los miembros de una misma sociedad, están aun ménos dispuestos para saber sus obligaciones respecto de los extrangeros. En los Democráticos la multitud, que es la soberana, es inconstante, orgullosa, arrojada y vengativa. ¿Quántas pasiones les ocultarán la verdad y sus verdaderos intereses? En las otras Repúblicas, como Esparta y Roma, en donde el poder publico y la libertad, sujeta á las leyes, dan á los ciudadanos mil virtudes, aun les inspira comunmente el amor á la patria cierta vanidad y grandeza, incapaces de alianza con la práctica de las obligaciones de la humanidad para con los ex-

trangeros. The passing say

Estuviéron los Griegos en su ignorancia hasta el tiempo de Sócrates, que fué el primero de los filósofos, que aplicando la filosofía á mejorar las costumbres, se consideró ciudadano de todos los lugares donde hay hombres: publicó verdades irrefragables é inmortales; pero no estaba entónces capaz la Grecia para escucharlas y entenderlas, habiendo podido adoptarlas dos siglos ántes. Hablaba Sócrates del amor á la humanidad á unos hombres que no amaban su patria, pues la guerra del Peloponeso armaba unas ciudades contra otras: deshechos por sus disensiones domésticas, no tenian otra regla para su conducta que la ambicion, la avaricia, el temor, ó el atrevimiento de sus magistrados y de los ciudadanos enredadores que les gobernaban. Tuvo Sócrates algunos discípulos, que por su prudencia no tomáron parte en la administracion de los negocios públicos. Se aumentáron mas las turbaciones de la Grecia despues que el imprudente Lacedemonio, dexándose guiar por Lisandro, renunció abiertamente sus virtudes por entregarse á la ambicion. ¡Qué tiempos aquelas fronteras y límites que separan la Atica de la Grecia, y la Grecia de las pro-

llos para hablar de las respectivas obligaciones de los pueblos, y qué reynados los de Philipo, Ale-xandro y sus avaros sucesores! Se sofocaba la verdad al nacer, ó no salió de las escuelas de los filósofos de Athenas.

Pasó de Grecia á Roma la filosofía de Sócrates y Platon; pero parece que nada llega á tiempo en este mundo. Si hubieran conservado los Romanos sus antiguas costumbres, sin duda que hubieran adoptado unos principios propios á confederarse con su moderacion, su amor á la justicia y á la pobreza; pero viciados por su mucha fortuna, solo querian ser los tiranos de las naciones, de quienes les habia hecho dueños la virtud de sus padres. "En las mismas obras en que Cice-"ron, siguiendo á Sócrates y Platon, enseñaba , que todos los hombres son hermanos; que por , lo mismo deben amarse, socorrerse y hacerse , todo el bien posible ; que es preciso mirar y con-" siderar toda la tierra como una ciudad grande, , cuyos diversos quarteles ó barrios no deben te-, ner intereses opuestos: se queja de que en Roma , no hay amor á la patria ni virtud, y por con-" siguiente que se aniquila la Republica. Hemos , caido, dice, en un abismo inmenso de calami-,, dades. Todo mudó de semblante entre nosotros , desde que exercitamos la violencia con los ex-, trangeros, y desde que esta misma nos ha lle-, vado por sus grados correspondientes á ser in-, justos y crueles con los ciudadanos. La avari-, cia la insolencia y la tiranía, despues de havincias de los bárbaros, y ya me parece que mi razon se extiende, mi espíritu se

, ber hecho callar á las leyes, han cometido tan, tas rapiñas con nuestros aliados, que mas sub, sistimos por debilidad de nuestros enemigos, que
, no saben aprovecharse de la nuestra, que por al, guna virtud que nos ponga en estado de defen, dernos."

Parece que no tenia mejor suerte en Roma la filosofía de Ciceron, que la de Sócrates en la Grecia. Todo el mundo sabe que las guerras civiles, que produxo la licencia de los ciudadanos, diéron lugar á la tiranía de los Emperadores. Los sucesores de Augusto, semejantes á aquel Critias, de quien se habló en las conferencias de Phocion, hubieran quitado á los hombres, si fuera posible, aun la facultad de discurrir. Entónces estuvo apagada la luz en el imperio Romano en toda su extension y mas allá de sus límites: no tenia mas que naciones salvages, como aquellas sociedades de que hablé anteriormente.

En medio de los delatores, de las proscripciones, de la servidumbre mas humilde y de la tiranía mas sangrienta, ¿cómo sospecharia el Romano que tenia algunas obligaciones que cumplir
con los extrangeros, ignorando lo que se debia
á sí mismo, á sus ciudadanos y á su patria? Los
males del imperio eran tales, que Nerva, Trajano, Antonino y Marco Aurelio no pudiéron mas
que suspenderlos por algun instante; pero no consiguiéron remediarlos. Estando el poder público
en manos de los soldados, siempre prontos á sacrificar los Emperadores á sus caprichos, no podia

eleva, y mi ser se engrandece y perfecciona; porque si me es dulce el ver que

esperar ser gobernado mucho tiempo sino por los

mismos vicios y pasiones.

Parece que volvió el mundo á su primera barbaridad luego que pasó al dominio de los Godos, Wandalos, Hunos, Borgoñones, Francos y Saxones, los que despues de haber cogido y deshecho las provincias Romanas, las dividiéron entre ellos mismos: conservaron en sus conquistas las costumbres, leyes y gobierno que habian traido de las selvas de Germania: no podia tener en ellos lugar alguno el derecho de gentes, siendo unos hombres que gustaban vivir del pillage: el christianismo que abrazáron, y que debia instruirles en todas las obligaciones de la humanidad, les dexó en su primera ignorancia, porque se contentáron con creer sus dogmas, sin adoptar su moral: era ésta muy sublime para unos bárbaros, que no comenzaban á perder un poco de su ferocidad, sino tomando algunos vicios despreciables y baxos de los vencidos.

Jamas fuéron los hombres testigos de revoluciones mas impensadas y extraordinarias que aquella que experimentáron baxo el gobierno de los pueblos del Norte y de la Escithia: cada dia se formaba una monarquía nueva, y perecia otra apénas formada. Quando diéron principio los bárbaros, debilitados por sus guerras, á parecer tranquilos en sus conquistas, se extendió prontamente en toda la Europa el gobierno de los feudos, originado en los Francos; esto es, no se vió mas que tiranos crueles y sin piedad, ó esclavos que mis conciudadanos velan para mi seguridad, ¿quánto mas agradable me será el

les servian: no habia ley política ni civil: no se conservaba alguna convencion expresa ó presunta de las que ha formado la sociedad, ni aun el objeto que debe proponerse: sola la fuerza decidia el derecho entre los Soberanos y los vasallos, que formaban un reyno con cien principados diferentes: no habia para la direccion sino costumbres inciertas, á las quales la libertad de las pasiones y el orgullo de los acaecimientos no permitian tomar una consistencia cierta.

Cansada la Europa de sus desdichas, y fatigada de sus disensiones, comenzó á querer poner algun método en el desórden: se hiciéron leyes absurdas é injustas, y era mucho se supiese que era preciso tenerlas: se sospechó que la sociedad necesitaba de un poder legislativo; pero se pasó largo tiempo sin querer obedecerle: era menester crear una jurisprudencia; y los que lo habian de hacer, no tenian otros modelos que los jurisconsultos del imperio, cuyas obras sin principios y sin órden son otras tantas pruebas de la miserable servidumbre en que habian caido las leyes. Los rescriptos, siempre arbitrarios de los Emperadores, y las opuestas sentencias de los magistrados eran la basa de sus conocimientos; y segun observa un docto en esta materia, ningun jurisconsulto tenia cuidado de tratar aun del derecho de la naturaleza y de las gentes.

Y por abreviar la historia vergonzosa de nuestra barbarie. En fin, no tomó la Europa otro nuevo semblante sino quando se estableciéron en los pensar que todo el mundo ha de trabajar para mi dicha?

estados la autoridad y la subordinacion, y quando, refugiadas las letras en Constantinopla, pasáron á Italia despues de la ruina del imperio del Oriente. Se comenzó á leer á los antiguos por unos progresos muy rápidos: se cultiváron las ciencias, que ilustrando el ánimo, preparáron el corazon á amar el buen orden, las leyes y la moral; pero si el interior de los estados estaba mas civilizado, se sabe la indigna Política que practicáron unos con otros. La lectura de Platon y Ciceron debia poner á nuestros padres en el camino de la verdad; pero eran muy antiguas, y estaban muy repartidas las preocupaciones para ser disipadas en un instante : léjos de avergonzarse de la perfidia, se estimaba el no tener fe. La ciega ambicion todo lo creia lícito y permitido: ya se raciocinaba y se juzgaba aun que el derecho de las gentes, fundado sobre condiciones arbitrarias, no era distinto del uso recibido y practicado entre los pueblos instruidos, y que obedeciéndole, jamas se hace criminal. Con vergüenza de la razon humana se discurria despues de los hechos lo que era permitido executar, ó lo que estaba prohibido. Se cuidó muy tarde en sujetar las acciones al imperio de la razon.

Los principios del derecho natural son claros y evidentes, y hace mucho tiempo que la filosofía, que en varias artes ha hecho grandes progresos, debia no habernos dexado que desear sobre la naturaleza de las obligaciones reciprocas de las sociedades. Algunos autores que han tratado

¿Cómo puede ser que los hombres que renunciáron su independencia, y formáron sociedades, porque conociéron la necesidad que tenian unos de otros, no hayan visto que estas sociedades necesitan del mismo modo socorrerse y amarse; y que no hayan inferido al instante que debian observarse entre ellas mismas las propias reglas de amor, union y benevolencia que tienen entre sí los ciudadanos de un mismo barrio? Qué tarda es la razon para aprovecharse de las luces de la experiencia, y para sacudir el yugo de la inclinacion, de las preocupaciones y de

esta materia, léjos de buscar la verdad, la han obscurecido. Unos no han creido que la Política de algunas potencias de Europa fuese injusta, y otros no se atreviéron á decirlo. Los escritos, hechos para instruirnos, no han servido mas que para perpetuar nuestra ignorancia y preocupaciones. Miéntras que se ignoran las leyes, por las que une la naturaleza á todos los hombres, y miéntras que no busca otra cosa que establecer un derecho de las naciones, favorable á la ambicion, á la avaricia y á la fuerza, ¿ se puede pensar, con Sócrates, Platon, Phocion y Ciceron, que el amor de la patria, subordinado al amor de la humanidad, debe tomar á éste por su guia, ó exponerse á producir grandes infelicidades?

las pasiones! Excusamos á nuestras primeras Repúblicas no haber conocido en mucho tiempo otro derecho que el de la violencia. Sin detenerme, Aristias, en contaros las costumbres de los Griegos feroces, deseosos del pillage, y cuyos capitanes estaban tenidos en sus pueblos como Dioses quando venian cargados del botin, y seguidos de los esclavos que habian hecho en las tierras de sus vecinos, es cierto que amaban su patria, querian sin duda hacerla rica y floreciente en el interior, y exteriormente temible. ¿ Pero qué bien les traia este ciego amor á la patria? No daba mas que un valor feroz á los hombres que no tenian alguna virtud de las que honran á los racionales: les llevaba á unas acciones injustas y violentas. Estos mismos triunfos, con que el vencedor tenia la locura de aplaudirse, le anunciaban el ódio y la venganza de sus vecinos, y desgracias para lo futuro. Efectivamente estuvo ignorado el dulce nombre de la paz por mucho tiempo en la Grecia. No se veian por todas partes mas que pueblos errantes y fugitivos, que despues de haber sido echados de sus casas,

venian á degollar á sus mismos conquistadores, haciendo cada dia perecer una nueva revolucion algun barrio de nuestros antecesores.

Abriéron finalmente los ojos por hallarse debilitados y vencidos de sus mismas desgracias. Incierta siempre cada una de nuestras Repúblicas, y dudosa de coger en sus campos los frutos que el ciudadano habia sembrado en ellos, y continuamente en vela del temor de ser subyugada y esclava, sospechó que sus zelos, sus ódios y barbarie podrian no serla tan ventajosos como creia; y comprehendió que no hay estado que no tenga necesidad de sus vecinos : entónces comenzamos á hacer tratados y alianzas: á medida que adelantabamos en distinguir un vecino de un enemigo, se civilizó la Grecia, se apagáron las sospechas y los ódios, y se buscáron las obligaciones que impone la naturaleza á las sociedades: no quedó incógnito el derecho de las naciones: se descubriéron algunas leyes, y comenzó el amor á la patria, dirigido por algunos principios y unido con algunas virtudes, á producir el bien.

Unió Amphyction muchas ciudades nuestras; pero esto aun no era mas que un imperfecto dibuxo de la felicidad de la Grecia. Un Licurgo, que no pudiéndose admirar suficientemente su sabiduría y sus luces, fué el primer hombre que comprehendió bien quanto importa a un estado, que quiere ponerse al abrigo de los insultos de sus vecinos, el seguir á su exemplo las leyes de la eterna alianza que estableció la naturaleza entre los hombres: quiso que el amor á la patria, hasta entónces injusto, ambicioso y feroz, quedase agotado en Lacedemonia por el amor á la humanidad. Su República bienhechora mereció en poco tiempo la estimacion, amistad y respeto de toda la Grecia, á quien estas ideas diéron un nuevo gusto á la virtud; porque no se sirvió mas de sus fuerzas que para proteger la debilidad, y defender los derechos de la jus-No tenemosotraciosa que conocer par sisit

Los enemigos de Esparta cesáron de aborrecerla, y buscáron su alianza: sus aliados, en quienes no se habia alterado el reconocimiento ni por temor, ni sospechas, fuéron el apoyo y garantía de re-

poso y seguridad: consiguiendo así los Espartanos su felicidad, hiciéron la de todos los Griegos. Los Corinthios, Thébanos, Achêos y Athenienses nos mirabamos todos como de una patria, ó como de un lugar en donde habiamos nacido; y unidos así en una complacencia general, fué la Grecia nuestra patria comun; y nuestras ciudades, que solo habian sentido sus miserias, y el ruido de las armas en medio de sus divisiones, formáron una República floreciente, y capaz de triunfar de todas las fuerzas de la Asia.

Oh, querido Aristias! ¿Por qué nos contemplamos extrangeros fuera de las murallas de nuestras ciudades? ¿Por qué hay estas competencias, estos ódios, estas crueles guerras? ¿Ha repartido avara la naturaleza alguna pequeña porcion de felicidad á los hombres, que sea necesario conquistarla con las armas en las manos? No tenemos otra cosa que conocer para ser todos dichosos que nuestros verdaderos intereses.

Si es sabio un simple ciudadano, prosiguió Phocion, en conciliarse la amistad y estimacion de sus compatriotas, ino será aun mas preciso que un estado inspire los mismos afectos á sus vecinos? El ciudadano puede pasarse sin amigos, y no temer los enemigos, supuesto que exîste baxo la proteccion de las leyes, y que estásiempre dispuesto el magistrado para socorrerle. ¿Pero sucede lo mismo en una República? Todas las injusticias y violencias que cada dia producen las pasiones entre poblaciones diferentes, ¿no prueban quán poco segura salvaguardia es el derecho de las naciones para cada sociedad en particular? La historia está llena de revoluciones tan inopinadas como atrevidas. El pueblo mas sabio y mejor gobernado tiene sus momentos de debilidad, de distraccion y de error. La ciudad mas despreciable, á quien ménos se tema, puede producir un Epaminondas, y casualmente tomar nueva inclinacion y hacerse temible. En una palabra, jamas puede prever la Política las variedades de la fortuna, ni todos los daños con que puede ser amenazada. Por muy poderoso que sea un estado, i no ha de asustarle la idea de los escollos de que está cercado, y enseñarle que no puede gozar de una constante prosperidad, ni aun sostenerse mucho tiempo, si no trabaja por su justicia, su moderación y beneficencia en hacerse aliados fieles y zelosos?

Querriais, Aristias, adquirir á vuestro amigo la amistad de todo el mundo: si le falta alguna virtud, querriais podérsela dar: ¿ y cómo creereis que ama un ciudadano su patria, quando lisongea y aumenta sus vicios, y no busca mas que hacerla incómoda, sospechosa y aborrecible á sus vecinos? Si vuestro amigo os consulta sobre los medios de merecer la reputacion en Athenas, y ganar la estimacion del público en las elecciones, ¿le aconsejareis que se manisieste sin se; que olvide sus obligaciones; que use en toda ocasion de su derecho con el mayor rigor; que sea insolente y esquivo, y que ponga asechanzas á todas las gentes que trata? ¿Pues por qué aconsejan á la República nuestros mas sublimes políticos que manifieste á los extrangeros la misma conducta que reprehendereis en vuestro amigo? ¿Se adquieren los amigos por injusticias é injurias? ¿ No tienen las Repúblicas el mismo modo de ver, sentir y juzgar que los ciudadanos?

Sin duda, Phocion, le dixo Aristias, seria una blasfemia imaginar que los Dioses hubiesen puesto la humana razon en contradiccion consigo misma para que pudiese aconsejar baxo el nombre de Política lo que prohibe con el de la Moral; y es cierto que el falso amor á la patria ha perdido á muchos estados por no consultar el amor á la humanidad. No obstante, por el temor de poder ser engañada, seria traidor á mi patria, tan cercada de vecinos ambiciosos, inquietos y sin fe, si le aconsejase que para su defensa se sirviese de las mismas armas con que es combatida. La moderacion, la justicia y la beneficencia serán engaños para la ambicion y el fraude. Por otra parte, si yo he nacido en una República que no posee mas que un corto terreno, y no puede armar muchos brazos para su defensa, ¿no seria imprudente en querer contenerla en su primera medianía, miéntras que sus vecinos trabajan solamente en aumentar sus posesiones y mejorar su fortuna? Debo temer tantas fuerzas juntas; y me parece que solo acrecentándose ella misma, puede prevenir mi patria los daños que la amenazan.

No, querido Aristias, le replicó vivamente Phocion: si me ataca mi enemigo con armas falsas, yo me guardaré bien de abandonar las mias. Quando creyéron nuestros oradores despues de la guerra de Medo que era hacer traicion al honor y á la fortuna de Athenas abandonar á Lacedemonia el mando de nuestros exércitos, y que era menester obligar á nuestros aliados á ser esclavos nuestros, puesto que la mar estaba cubierta de nuestros navíos; supongamos que los Espartanos, siguiendo nuestro exemplo, en lugar de servirse del engaño y la violencia, hubieran empleado para conservar el imperio de la Grecia las mismas virtudes, por cuyo medio le habian adquirido en otro tiempo. ¿Creereis, querido Aristias, que esta Política les hubiera sido ménos ventajosa que la nuestra, que sué la que adoptáron? Si no se hubiera comenzado entónces á recelar de la mala fe de Esparta, y á temer su ambicion, nos hubieran corrompido fácilmente, reducido á los mismos aliados que irritabamos contra nosotros por la dureza de nuestra conducta. Porque esta República habia abandonado sus ar-

mas para defenderse con las nuestras, los Griegos, vacilantes y sin orden, tan presto se arrojáron sobre sus intereses, como abrazáron nuestra defensa. De esto se siguiéron tan iguales desgracias, y tantos sucesos infructuosos durante treinta años. No era esta una fortuna ciega y caprichosa, de que debiamos quejarnos, sino solos nuestros vicios, que eran la causa. Triunfó, en fin, Lacedemonia; pero no fué por ser superior al nuestro su gobierno: nosotros mismos le hubieramos oprimido á pesar de nuestra debilidad, si las casualidades que se declaráron á favor de ella, se hubieran manifestado por nosotrosacione decreta de ista regenta

Despues de habernos humillado, experimentó una suerte semejante á la nuestra. ¿Quál fué la causa? Esta misma injusta y engañosa Política con que habia
trabajado para sujetarnos. Recobrando su
antigua virtud los Espartanos, hubieran
sofocado la ambicion y discordia que habian hecho nacer nuestras quejas, y tambien hubieran conseguido sin trabajo su
primer imperio; pero multiplicáron sus
enemigos, y no tuviéron otra regla ni otro

principio para guia de sus operaciones que oponer un engaño á otro, una injusticia á otra, y una violencia á otra violencia. Si la ambicion y la injusticia pudieran ocultarse baxo el velo de la virtud, y apropiarse sus obras, se las podia temer; pero no lo permiten los Dioses, porque haciéndose traicion en sí mismas, queda inútil su industria, de suerte que se conoce. Si mi enemigo es débil, ¿ qué tengo que temer? Y si es poderoso, en renunciando yo mi misma moderacion, ¿he de ser tan poco hábil que no pueda con algun pretexto sujetarle? ¿ Qué tengo que temer de esta artificiosa Política, que solo quiere engañar, si sé esperar con paciencia á que apure sus fraudes y sus engaños, y reducirla á que me dé señales ciertas de su buena se ántes que me vea obligado á stratar concella? Dillio Esconanne y strata

Si vuestro vecino adquiere una ciudad ó una provincia, adquirid una nueva virtud, y sereis mas poderoso que él. ¿Qué nos importaria que Philipo no hubiese vencido ni la Iliria, ni la Peonia, si estuvieramos sin vicios? ¿Seria ménos temible para nosotros, si no se hubiera retirado de las fronteras de Macedonia? ¿ Por qué pues, querido Aristias, nos asustamos del aumento de alguno de nuestros vecinos? Si sujetó un pueblo débil por no defender con valor su independencia, ¿ quál será el fruto de esta brillante conquista? ¿Serán los poltrones y débiles mas fuertes para servir á su nuevo dueño, que lo fuéron para conservar su libertad? Direis que sujetará á una valerosa nacion; pero quanto mas trabajo tenga en vencerla, mas debe desconsiar de su obediencia y sidelidad. Para no temer á los indóciles vencidos, será preciso humillarlos, hacerlos tímidos, y en una palabra, privarse de las fuerzas que se habia esperado juntar á las que se poseian. Se dice que Cyro, cansado de las frequentes revoluciones de los Lydios, les mandó que llevasen capas y una especie de calzados. Concediéndoles muchas fiestas, les debilitó por el uso de los placeres. ¡Sublime Política! ¡Oh grandes Dioses! ¡Que Cyro no dexase en descanso á los Lydios! ¿Para qué se han de comprar con los grandes gastos de la guerra unos vasallos inútiles y dañosos, miéntras que sin trabajo, sin inquietud, y sin

verter torrentes de sangre os adquirirán la buena fe, la justicia y la beneficencia unos aliados y amigos siempre prontos á sacrificarse por vuestros intereses?

Sírvanos de modelo la plausible Política de Licurgo: si amamos á nuestra patria, busquémosla aliados, y no vasallos. Ya creo haberos dicho, mi querido Aristias, y hace algunos dias, que el órden que ha establecido el Autor de la naturaleza en las cosas humanas, jamas permitirá que el fraude, la injusticia y la violencia, que siempre están rodeados de enemigos ó esclavos, sirvan de fundamento sólido al poder de un estado. Acordaos de lo que hemos dicho. Citadme un pueblo que al fin no se haya debilitado y arruinado por sus mismas conquistas. ¿ Quál es la nacion á quien no hayan debilitado. y viciado los despojos y el abatimiento de los soldados vencidos? Los Babilonios, los Asirios, los Medos y los Persas, vencidos sucesivamente unos por otros, ¿qué les resultó de tanta ambicion, tantas guerras, tantos trabajos y victorias? Una momarquía absoluta, señora de la Asia, no ha podido sujetar con millones de soldados á Athenas y Lacedemonia, dos pequeñas ciudades que no tenian mas que virtud.

Las grandes potencias, que amenazándonos excitan nuestros zelos, están destinadas á caer baxo su mismo peso. Son muy limitadas la vigilancia y las luces de los hombres, muy fuertes sus pasiones, y muy frágiles sus virtudes para que una provincia grande (1) pueda ser sabiamente

(1) "No vemos, dice Aristóteles, Polit. lib. 7.

"cap. 4. alguna ciudad bien instruida que incluya
"un gran numero de ciudadanos; y nos hace ver
"nuestra razon fácilmente las causas de lo que la
"experiencia pone todos los dias á nuestra vista.
"No es otra cosa que el órden la buena policía:
"¿y cómo será capaz de recibirle una gran mul"titud? Pues en este número hay muchos ciuda"danos tentados de desobedecer á la ley, facili"tando la impunidad su excesivo número. No hay
"mas que un Dios solo, cuyo poder gobierna el
"universo, que pueda mantener el buen órden en
"una gran ciudad."

"Quanta multitud sea bastante, no se dice rec", tamente de otro modo que con la comparacion
", de los campos y ciudades vecinas: sea tan gran", de el campo, que baste á otros tantos hombres
", moderados, y no haya necesidad de mayor:
", tantos deben ser los ciudadanos, que puedan re", chazar á los vecinos que les injurien, y auxiliar
", á los mismos quando padecen injuria; cinco mil

gobernada. Quanto mas extendida sea la máquina del gobierno, estarán sus movimientos ménos prontos, exâctos y regulares. Es otro tanto mas difícil reprimir

" y quarenta sean los labradores por la comodidad " de este número, los quales peleen por sus lími-

, tes." Platon de las Leyes, lib. 5.

Es uniforme la doctrina de los antiguos sobre esta materia: hacian poco caso de las que llamamos grandes potencias. Hoy las grandes provincias tienen ménos fuerzas que las que tenian en otro tiempo muchas Repúblicas de la Grecia. No era extraño encontrarse en un territorio de una mediana extension treinta ó quarenta mil ciudadanos; y los dueños de este terreno, gracias á la forma y policía de su gobierno, tenian para defenderle un exército de treinta ó quarenta mil hombres. ¿Quántos reynos considerables no están en estado de mantener hoy exército semejante? La policía de los antiguos Griegos, que no limitaba el empleo de los ciudadanos á un solo encargo, su frugalidad, la sinceridad de sus costumbres y sus fortunas domésticas, ménos desproporcionadas que las nuestras, multiplicaban sus fuerzas, su industria y su valor sin aumentar los brazos. ¿Sucede lo mismo con los pueblos modernos? Sin duda que no; y esto es lo que los hace débiles. Si quisiera seguir esta idea, y hacer ver las razones por qué un estado que hoy tiene diez millones de vasallos, no puede tener mas que un exército de cincuenta mil hombres, y mercenarios, necesitaba mucha extension.

en un grande imperio las pasiones que inclinan á la revolucion, ó que envilecen el alma, quanto mas expuestos están allí por su parte los magistrados á tentaciones mas frequentes y fuertes para la humana debilidad. Así me parece que en nuestras ciudades de la Grecia podria no faltar á las obligaciones de magistrados; y juzgo que si gobernase de sátrapa en la Persia, me contentaria precisamente con desear el bien, sin poder executarle. Deben detenerse todos los resortes del gobierno en un grande estado, y todas las leyes son necesariamente despreciadas. Miéntras que todo puede ser nervio, accion y fuerza en una República corta, parece que un grande imperio está herido de paralisis; y este es el motivo por el qual un puñado de Persas ha conquistado en otro tiempo la Asia baxo el dominio de los Medos. Esta es la causa de las desgracias de Xerxes; y por la misma han hecho temblar nuestros padres á sus sucesores aun en su misma capital. The last less regioning le six

Mi querido Aristias, prosiguió Phocion, he procurado traer á principios fixos y ciertos esta ciencia que se llama Política, de la que nos han dado los sofísticos una idea bien falsa: la miráron como esclava, ó como instrumento de nuestras pasiones; y de esto se sigue la incertidumbre é instabilidad de sus máxîmas y sus errores, y las sediciones, que son su fruto. En quanto á mí toca, hago de la Política el ministro de nuestra razon, y veo resultar de esto la felicidad de las sociedades.

Nada tendria que añadir á los principios generales que os he explicado, si todos los hombres fueran capaces de conocer y amar la verdad; pero esta es una esperanza, á que seria insensibilidad entregarse. Por qualquiera parte que se extienda la vista no se ve, ni se verá perpetuamente otra cosa que errores y vicios. No es esta la felicidad á que nos ha destinado la naturaleza y que quieren conocer los hombres: ellos desearian que se les enseñase á ser felices segun sus gustos y preocupaciones. Supuesto que la razon desde el principio del mundo reclama inútilmente sus derechos contra las pasiones, esperemos, Aristias, que no será mas dichosa en lo venidero; y que el zelo, el

ódio y la ambicion, que han perdido tantos pueblos, repúblicas é imperios, exercerán aun su ciego furor sobre las demas naciones.

En medio de este espíritu de latrocinio, con que está infestada la tierra, y que nadie puede desecharle, y en medio de los daños con que están amenazados los pueblos, no es suficiente á una República para no tener que temer á sus propias pasiones. Es menester que desconfie de las de los extrangeros, y que se mantenga en estado de contenerlas y reprimirlas. La justicia, la buena se, la moderacion y la beneficencia que inspira el amor á la humanidad, son propias, como lo habeis visto, para conciliar la estimacion y afecto de los extrangeros, y por consiguiente para servir de defensa contra sus pasiones. Pero aun este apoyo y esta defensa, Aristias, no es impenetrable á la maldad de los hombres. Esperad, y vereis descarrearse las pasiones en su embriaguez hasta llegar á despreciar y aborrecer las virtudes. Reprimidlas entónces por el temor; esto es, haga la Política una ley de no cultivar la paz, sino estando siempre dispuesta para hacer dichosamente la guerra.

No ignoro que un pueblo templado. que ama el trabajo y la gloria, y que teme á los Dioses, tendrá necesariamente valor en los combates, paciencia en las fatigas, y firmeza en las contrariedades. En cada ocasion tomará sin violencia la virtud que le sea mas útil. Sin duda que se reunirán todas sus fuerzas; y para evitar el daño, hará obrar de concierto á todos los brazos una voluntad misma. Pero tened atencion, Aristias, que estas qualidades prestadas, si me es lícito hablar así, con las que solamente se ha familiarizado por un uso transitorio, no tienen algun poder. Si la paz misma no ofrece en una República la imágen de la guerra; si no están los ánimos acostumbrados á la idea de los peligros, y si no están los ciudadanos preparados para ser soldados por medio de la educacion: temed que regularmente les consternará la vista del daño, unido con su poca experiencia. Es el temor una pasion de las mas naturales al corazon humano, y aun de las mas dañosas. Impedid que se manifieste al alma, porque no es tiempo de remediarla quando el temor entorpece los sentidos y turba la razon.

Sea militar nuestra República. Todo ciudadano esté destinado á defender su patria: exercítese cada dia en manejar las armas: contraigase en la ciudad el hábito de la disciplina necesaria en un campo; y así no solamente se formarán por esta Política soldados invencibles, sino que dará una nueva fuerza á las leyes (1) y á las

(1) "Se han de celebrar todas las danzas para , que se haga bien la guerra; y toda destreza, "facilidad y prontitud se ha de adquirir por la , misma causa. Por lo mismo nos debemos acos-, tumbrar á abstenernos de la comida y bebida, , á padecer el frio, el calor y la dureza de la ca-, ma, y ántes de todo á no corromper la forta-"leza de la cabeza y de los pies con agenos ves-", tidos." Platon de las Leyes lib. 12. Se ve quán propias son las virtudes que prescribe Platon á todo ciudadano para amar la templanza y el trabajo. El que quiera formar excelentes soldados, haga precisamente excelentes ciudadanos. Licurgo habia prohibido á los Espartanos todo lo que se acaba de leer en el párrafo de Platon, y ellos obedecian fielmente á estas instituciones. El tiempo de la guerra, segun Plutarco, era para ellos descanso. Véase todo lo que los Griegos y Romanos hacian en su tiempo hermoso para prepararse exércitos invencibles. No se contentaban estos con que sus soldados fuesen mejores que los de sus vecinos ó enemigos, sino que querian hacervirtudes civiles: así se impedirá que las dulzuras y ocupaciones de la paz corrompan y vicien insensiblemente las costumbres; porque si las virtudes civiles, la templanza, el amor al trabajo y á la gloria preparan para las virtudes militares, las otras sirven de apoyo quando les corresponde.

Desde que nuestro gobierno ha permitido, por favorecer á la pereza y debilidad, que las funciones civiles se separen de las militares, ni tenemos ciudadanos, ni soldados. Los hombres que creen que no necesitan del valor, no tardarán en darse á los placeres ó embrollos. Su carácter no conservará ni fuerza ni nobleza, y se oirá, no obstante, su voz en la plaza pú-

los tan buenos como deben y pueden serlo. Creo que no seria imposible probar que todo estado en donde cada ciudadano no está destinado para defender la patria como soldado, jamas puede tener una excelente disciplina militar. Bien lo meditaba Mr. le Marechal de Saxe. Ved sus Pensamientos, obra propia de un gran capitan, que habia estudiado en la guerra como filósofo. Si hay en un estado hombres limitados para sus empleos civiles, necesariamente ablandarán las costumbres públicas, y la debilidad de éstas relaxará los resortes del gobierno militar.

blica y en el Senado. De esto se originan todos los decretos que nos cubren de un oprobrio perpetuo, y de cierta delicadeza en el espíritu nacional que no permite algun recurso al bien. No estuviéron compuestos nuestros exércitos mas que de la liga de la República. Comparáron su suerte nuestros soldados con la de los ciudadanos ricos, ociosos y torpes que vivian en sus casas. Lleváron las armas con disgusto, y les pareció la guerra el último y mas baxo oficio, y no la hiciéron despues sino con la esperanza del pillage, y de gozar algun dia el fruto de sus rapiñas. ¿Cómo seria posible formar en semejante milicia una disciplina austera y regular, sin la qual aun el mismo valor será inútil? ¿Cómo llegareis á dar á estos soldados avaros y mercenarios una idea de la generosidad que deben tener los defensores de la patria?

Son insensatos nuestros ciudadanos ricos en confiar á otros que á ellos mismos el cuidado de la República, y no prever que se exponen á perder esta libertad, estas riquezas, ociosidad y placeres de que son tan amantes. Cada dia se

aumenta nuestra baxeza con la corrupcion nuestra. O seremos al fin vencidos por nuestros enemigos, ó nos destruiremos con nuestras propias manos. No es menester envanecerse de que reyne mucho tiempo un cierto convenio entre los ricos de no contribuir mas que con el enfado de los gastos de la guerra; y entre los pobres, que haciéndola, la sienten á costa de su sangre. Secretamente se desprecian; y luego que la discordia se descubra entre ellos, será irreconciliable su aborrecimiento. Si estos triunfan, oprimirán su patria, y la darán un tirano para adquirirse un protector que les enriquezca y vengue. Si los otros por una casualidad difícil de prever adquieren el imperio sin dividirse, reynarán temblando; y para librarse de un temor importuno, no querrán tener mas que una mercenaria milicia, siempre respetable á los ciudadanos ociosos, y con todo incapaz de servir de apoyo á la República contra los enemigos valientes y disciplinados (1). obsbires la

(1) Aunque Athenas no experimentó uno ni otro inconveniente, que Phocion recelaba, no estaba mal fundado su temor. No se escapáron de él

N 2

Se nos dice que en Cartago se ocupan sus ciudadanos en su comercio y riquezas, miéntras que los soldados, comprados á precio de dinero, le han adquirido y conservan el imperio de Africa. Pero nada me hace vacilar este exemplo. Si esta República, amado Aristias, me mostrara sus riquezas, su poder, sus exércitos y sus navíos, como hizo Creso ver su tesoro á Solon para probarle que era el hombre mas feliz del universo, responderia á los Cartagineses que he visto una República pequeña, que no cubre el mar con sus baxeles, que ama su pobreza, que tiene pocos ciudadanos y vasallos, pero todos soldados, y creo que está su felicidad mas afirmada que la vuestra. Si se indignaban de mi libertad, les diria: ¿Por qué que-

los Athenienses sino porque cayéron baxo el poder de Philipo, á quien imprudentemente declaráron la guerra. Es cierto que estas controversias son parecidas á aquellas de que habla Phocion entre los ciudadanos ricos y pobres, que siempre contribuyen á arruinar la libertad en las Repúblicas, ó las sujetan á sus enemigos. Todo estado en que el ciudadano no quiere tomar el trabajo de ser soldado, debe ser gobernado por soldados, ó por aquellos que tienen arte é industria para hacerse dueños de los exércitos.

reis que aprecie una prosperidad que pueden deshacer mil accidentes, y que está
ligada á unas circunstancias que no pueden subsistir? Esperaba Solon á que muriese Creso para juzgar de su dicha: así
tambien sin aturdirme del poder de los
Cartagineses, para juzgar de su prosperidad esperaré á ver cómo resisten á las primeras empresas de sus mismos exércitos,
y si tienen el suficiente valor para mantenerse y resistirles (1): aguardaré que tengan que hacer con un enemigo valiente,
que aunque pobre, sea exercitado en la
guerra. Si, como Creso, encuentran un
Cyro, y si vienen á ser esclavos de al-

Cartago se amotináron varias veces. Los soldados asalariados son avaros, y á estos se les pagaba con dinero. Si hubieran tenido un xefe ambicioso, hubieran destruido la República. Lo que añade Phocion sobre la ruina de los Cartagineses es una prediccion verdadera, y á su exemplo se podia sacar la observacion de los estados comerciantes. Así son hoy todas las potencias de Europa, y es porque es general este vicio de su Política, que ninguna de ellas conoce este inconveniente relativamente á sus enemigos. Pelean con armas iguales; pero si se formara una República Romana, ¿quál seria la suerte de los estados comerciantes?

gunos de sus generales, sabed, Aristias, que los Políticos, que hoy admiran la sabiduría y prosperidad de los Cartagineses, estarán obligados á mudar de len-

guage.

Si esta República ha adquirido grandes provincias, es evidente que los vencidos eran ménos fuertes y disciplinados que sus soldados mercenarios. Si domina sobre sus vecinos, sin duda que ha comenzado á comunicarles sus vicios. Entre los pueblos igualmente viciosos, no admiro tenga la superioridad el que pueda comprar mas soldados; pero no concluyais, Aristias, que se gobierna con sabiduría, porque queda perdido si alguno de sus vecinos se corrige de sus defectos. ¡Miserable República la que solo se sostiene por la debilidad y corrupcion de sus vecinos y de sus enemigos! Este defecto de Cartago ha sido el de casi todos los estados; pues en lugar de considerar solamente sus esenciales necesidades y las de la sociedad, y de no buscar otra cosa que lo que le puede hacer dichoso en todas circunstancias y tiempos, se ha dexado engañar la imprudente Política de los sucesos transitorios: no ha hecho mas que falsas reglas, y de éstas se han seguido tambien tantas revoluciones, de que otros tantos pueblos han sido y serán aun miserables víctimas. Sí, Aristias: estoy previendo anticipadamente la caida de los Cartagineses, porque veo que habrá sobre la tierra algunos pueblos siempre dispuestos á hacer la guerra á las naciones ricas; y hasta ahora han sido el pillage del valor y la disciplina las riquezas que corrompen las costumbres.

¡Qué léjos estamos, exclamó Aristias, de los verdaderos principios de la Política! La historia de la Grecia, y lo que se nos cuenta de las revoluciones sucedidas en los estados que dividian en otro tiempo la Asia, prueban mucho la verdad de vuestra doctrina y la infelicidad de nuestra actual situacion. Acostumbrado á oir decir á nuestros políticos que el dinero es el nervio de la guerra (1), confieso que me ha

<sup>(1)</sup> Esto es lo que no se dexaba repetir en Athenas despues de la regencia de Pericles. Thucidides, lib. 1. cap. 9. le hizo decir en una arenga:
,, El dinero entretiene mejor la guerra que los hombres; pues estos solo son capaces de algunos

costado dificultad el comprehender que puede hacerse sin ocasionar grandes gastos: hacedme el favor de disiparme mis dudas, y enseñadme por qué me engaño quando me parece que es nuestra pobreza la que nos pone en la incapacidad de tener una flota y de pagar un exército.

Querido Aristias, le respondió Phocion, estas bellas máxîmas, inventadas por la avaricia, y que por costumbre repiten hoy nuestros Athenienses, no las hubierais leido quando nuestros padres venciéron á los Persas en Marathon y Salamina. Mirando entónces la templanza, el amor á la gloria y al trabajo, el valor y la disciplina como el nervio de la guerra y de la paz, despreciaban la plata como inútil: eran pobres, y tuviéron una flota numerosa para combatir á Xerges, que la construyéron de la madera de sus casas: no

pequeños esfuerzos." Quando esta máxima de Pericles sea verdadera, es una prueba cierta de que la República jamas ha conocido los buenos principios de la Política, ó que los ha abandonado, y de que están viciadas las costumbres. Una República semejante no debe hacer la guerra mas que contra enemigos tan viciados como ella, si no quiere correr á su ruina.

pagaban á sus soldados por ser estos ciudadanos, y tuviéron un numeroso exército de héroes.

Aristias, no es nuestra pobreza la que nos impide hoy el tener una flota y un exército: acusad á nuestras riquezas, que aumentándose, han inspirado á una parte de los ciudadanos una avaricia tan baxa y tan sucia en la realidad, que no se atreve á gozar; y entregada al placer, jamas sacrificará su luxo y sus gustos á las necesidades de la República. Los resortes de la virtud son infinitos: quanto mas se emplean, mas se multiplican; y por inmensas que sean las riquezas, se agotan. Produce prodigios el amor á la gloria, porque anima las grandes almas. Por el contrario, el amor al dinero solo produce cosas baxas, porque hiere los ánimos ruines. Si es el dinero tan poderoso como dicen los Athenienses, ¿ por qué no compramos un Miltiades, un Aristides, un Temistocles, magistrados, ciudadanos y heroes?

Quando Athenas baxo la regencia de Pericles se enriqueció de los despojos de los vencidos y de los tributos impuestos sobre nuestros aliados, hubo un instante

en que pareció haber adquirido la República un nuevo grado de fuerza y poder. No teniendo aun tiempo de destruir nuestras antiguas costumbres, nuestras nuevas riquezas las empleamos generosamente en construir navíos y comprar la amistad de algunos pueblos que comenzaban á venderla, y parecimos los árbitros de la Grecia. Engañados nuestros magistrados por esta apariencia de prosperidad, creyéron que las mismas virtudes que honraban nuestra pobreza, y que esta sola sostenia, serian tambien las ecónomas dispensadoras de nuestros caudales. Pensáron que la República jamas podria ser muy rica: i grosero error! Haciendonos avaros, apagáron con prontitud el oro y la plata todas las ideas de honor y generosidad, y nos entregáron á todos los vicios, haciéndonos amar el luxo. Se hizo el dinero el nervio de la guerra y de la paz, porque los Athenienses vendiéron á su patria los servicios que en otro tiempo recibia sin salario. ¿ De qué nos sirviéron entónces nuestras dañosas riquezas? Quanto mas adquiriamos, mas se depravaban nuestras costumbres: teniamos á bien el enriquecernos; y era siempre mas grande nuestro deseo, que nuestra fortuna. Mas pobres por nuestras necesidades, que ricos por nuestras rapiñas é injusticias, se empobreció la República, y experimentó todas las incomodidades de la pobreza, porque tenian sus ciudadanos todos los vicios de los ricos.

Sonrojados de sus absurdos estos políticos insensatos por dar algun vigor á la República, que espiraba, querian atraer á ella todo el oro y la plata (1) del uni-

(1) Se me permitirá hacer aquí algunas reflexiones sobre el comercio, que miran las naciones modernas como el nervio del estado. Si acaso me engaño, deseo que algun hombre ilustrado en esta materia se digne hacerme conocer mis errores.

Acaba de decir Phocion hablando del imperio que habian adquirido los Cartagineses: "Entre ,, dos pueblos igualmente viciosos, no me admiro ,, que tenga la superioridad el que pueda comprar ,, mas soldados." Yo tambien diré que no estoy admirado de que entre los pueblos de la Europa que hayan igualmente abandonado los buenos principios de la Política, el comercio, que es quien produce el dinero, ponga en estado de tener y entretener los exércitos mas numerosos. Pero preguntaré: ¿estos soldados, que no son mas que mercenarios, sacados del monton del pueblo, ó traidos por fuerza de otras posesiones, serán ca-

verso. Oh ciegos que pretenden llenar á costa del dinero sus insaciables pasiones!

paces de tener el valor y disciplina de los antiguos? Seria preciso un milagro para que estos asalariados sufriesen los trabajos y daños de la guerra con la misma paciencia y valor que los ciudadanos de Grecia y Roma, que nacian soldados, y peleaban por defender sus casas. Tambien se ha de observar en segundo lugar, que un estado que tiene estos soldados asalariados, debe estar rico: de lo que insiero, que no puede tener una buena disciplina militar; porque no se puede ser rico sin tener las costumbres que dan las riquezas, y éstas son diametralmente opuestas á las que pide la guerra. Bien sé que el luxo no ablanda á los soldados subalternos, pero sí á los xefes, y relaxa con precision el vigor de la disciplina y el mando, aprovechándose de esto las pasiones para introducirse, si pueden, á su gusto.

Si son verdaderas mis reflexiones, ; se puede creer que los pueblos que proveen á su seguridad de otro modo que los Romanos y Griegos se guien con prudencia? Se responderá que todos los estados gobiernan hoy sus milicias del mismo modo, y no resulta el menor inconveniente á cada potencia en particular, y por consiguiente que le es esencial tener mucho dinero para tener superiores exércitos á los de los enemigos. Me parece que esto no es discurrir bien, porque las faltas de mis vecinos no justifican las mias. Habia oido decir que la Política es la ciencia que hace el mayor bien de la sociedad, y no abunda en los errores de otras; y que ocupándose en el instante pre-

Eran ricos nuestros padres con diez talentos, y nosotros somos pobres con dos mil;

sente, debe abrazar el futuro, y ponerse en estado de no temerle. Puede formarse en mi vecindad una Republica Romana, ó una potencia que sepa conducirse por buenos principios: y entónces ¿ cómo podrán mis soldados mercenarios, débilmente disciplinados, poner á mi patria al abrigo de todo insulto? Pensaban los Cartagineses que ninguna mutacion habria en su situacion respectiva con sus vecinos; pero se engañáron. ¿ Pues por qué no me engañaré yo pensando como ellos?

Son nuestras pasiones, y no nuestra razon, segun Phocion, las que nos persuaden que el dinero es el nervio del estado. Los tesoros mas inmensos se apuran, y se ve su fin en breve tiempo quando son los ánimos asalariados y avaros. Estos lo son siempre que el estado toma el partido de pagar en dinero los servicios que se le hacen : entónces ; cómo será prudente en contar con sus riquezas? Por el contrario, quanto mas se gaste en las virtudes, si es lícito hablar así, mas se aumenta por el exemplo y la emulacion. Sola la virtud es el nervio de los estados : así solamente es sabio el que cuenta con ella. Las personas que hablan de extender el estado y enriquecerle con el comercio, ¿ han pesado, como Phocion, las ventajas y los inconvenientes propios de las riquezas? ¿Han hallado despues de un cálculo muy exâcto que son mas considerables aquellas que estos? En tal caso les pido que nos manifiesten sus descubrimientos. Refutan á Platon, Aristóteles, Ciceron y todos los políticos de la antigüedad. Tienen la

y dándonos otro tanto, aun nos juzgaremos mas pobres que lo que somos hoy.

desvergüenza de decirnos que Tiro, Cartago, &c. eran Repúblicas mejor gobernadas que Lacedemonia y Roma: que estas dos últimas ciudades se hiciéron mas felices y poderosas quando se hiciéron mas ricas; y que los Romanos por su constitucion debian ser vencidos por los Cartagineses.

Servirse de un argumento tan valiente para probar las ventajas del comercio, es hacer una particular pintura de todos los males que experimenta un estado que ve caer su comercio, y que ha perdido una parte de sus riquezas. Concedo que es esta una situacion enfadosa y triste. El estado que con solo el dinero produce sus movimientos, cae en inaccion y letargo. Es despedazado por unas pasiones á que no puede satisfacer; y nada es en la pobreza mas ridículo y pernicioso que los vicios de los ricos. Pero estos desdichados, léjos de probar que las riquezas y el comercio hacen la felicidad, la fuerza y seguridad de un estado, demuestran precisamente lo contrario, si es cierto, como se verá al instante, que las riquezas y el comercio deben decaer luego que han llegado á cierto grado. Si este estado, abriendo los ojos sobre su situacion pasada y la presente, llegase á convencerse de la inutilidad y abuso de las riquezas y el comercio; si reformase sus costumbres, y si por el socorro de algunas nuevas leyes pusiese en lugar de sus antiguas riquezas la templanza, el amor á la gloria y al desinteres: pregunto, ¿no le seria mas util su nueva moderacion, que su antiguo placer? En desterrando la

Hemos llegado al punto de confundir el luxo y el fausto de los ricos con la pros-

avaricia y el luxo, se hallaria rico en su pobreza, y estaria mejor defendido por el valor de los ciudadanos, que lo que lo habia estado por la riqueza de su comercio. son y assist asm nossicial

Para probar lo que acabo de decir, traeré aqui el pensamiento de un escritor moderno, que ha sido el mas profundo y mas ilustrado en el estudio del comercio. "Quando un estado, dice Mr. Can-, tillon, ha llegado á adquirir grandes riquezas, ya porque éstas sean fruto de sus minas y co-" mercio, ó por las contribuciones que saca de , los extrangeros, jamas dexa de caer pronta-", mente en la pobreza." La historia antigua y moderna está llena de estos trastornos; y de esta manera explica Mr. Cantillon el órden y método.

"Las personas, dice, á quienes han enrique-" cido estas sumas de oro y plata, aumentan sus , gastos á proporcion de sus deseos, consumen " mas mercaderías, y por consiguiente, emplea-,, dos sus artesanos mucho mas que ántes lo esta-, ban , verán aumentarse su fortuna , y querrán " tambien gozar de ella. Este aumento del con-, sumo aumenta el precio, y desde luego no pue-, den contentarse los obreros con sus antiguos sa-, larios. Habiéndose encarecido todos los objetos " del consumo, se tendrá por provecho conside-, rable el sacar del extrangero las cosas de que , hay mas necesidad, porque trabaja mas barato. , Entónces empieza el estado á experimentar la , pobreza y sus inconvenientes. Siente el pueblo peridad de la República. Su fortuna doméstica, que es preciso manejar, y sus

" otro tanto su miseria, y mas vivamente quando
" estaba ya mas acostumbrado á la abundancia.
" La tierra está ménos cultivada, porque el agri" cultor vende ménos de sus géneros, y es pre" ciso que los artesanos mueran de hambre, ó que
" vayan á ganar su vida con los extrangeros, mién" tras que el luxo de los ricos hace que continua" mente pasen á estos considerables sumas. Em" pobrecido el estado, y que no puede tener los
" mismos súbsidios, no se resuelve con todo esto
" á disminuir sus gastos, ni á proporcionar sus
" ideas y sus empresas con su fortuna; y el or" gullo que le inspiró su riqueza, acelera su caida
", en la miseria.

"Parecerá, afiade Mr. Cantillon, que quando , un estado se extiende por el comercio, y quan-, do la abundancia del dinero encarece el precio , de los géneros y manufacturas, deberá el Prin-,, cipe o el magistrado retirar el dinero, guardarle , para los casos imprevistos, y procurar retardar , la circulacion por todos los caminos imagina-, bles, fuera de los del temor y mala fe, á fin de , prevenir la gran carestía, y de impedir los in-, convenientes del luxo. ¿ Pero cómo será posible , que los Príncipes ó magistrados, acostumbrados " á mirar las riquezas como origen de su felici-,, dad y su fuerza, se atemoricen de la abundan-, cia del dinero que se reparte en un reyno ó una "Republica? Mr. Cantillon lo obsérva. No es fá-" cil, dice, apercibirse en el tiempo propio para una , operacion semejante, ni saber quando está mas

placeres, que no se han de perturbar ni alterar, son los objetos ridículos que la

, abundante el dinero de lo que debe para el bien y conservacion del estado y sus ventajas; por-, que los Principes y xefes de las Republicas, que , no se embarazan con estos conocimientos, no » procuran mas que servirse de la felicidad que , encuentran por los muchos impuestos del estado, , extender su poder, y aun insultar á las otras , potencias baxo los mas frívolos pretextos."; Por qué se han de pedir milagros? ¿ Por qué se querrá que en un pais, en donde las grandes riquezas hacen al ciudadano avaro, pródigo, voluntario y perezoso, queden incorruptos los xefes de la nacion? Léjos de detener los progresos, ellos mismos darán exemplo de él: mirarán la economía como vicio político: harán falsos principios sobre la circulacion del dinero, y creerán con buena fe que los extravagantes gastos de los ricos son necesarios para la subsistencia de los pobres.

Si por casualidad retirase el gobierno el dinero, retardando su circulación por algun camino sabio y honesto, y formase algun tesoro, ¿ no es evidente, segun Phocion, que esto seria encubrir y criar una serpiente en su seno? ¿ Se puede conocer el corazon humano, y persuadirse que este tesoro no seria un escollo contra quien todos los sucesores del Príncipe ó magistrado que le ha formado echarian todo su esfuerzo? ¿ Es verosímil que resistan los encantos de la prodigalidad? ¿ Se opondrian al deseo de los lisonjeros que los rodean? Se ocultarán las pasiones baxo el lenguage de la razon. Representarán con apariencia de ava-

Política, ya sin poder, ha llegado á mirar como las verdaderas necesidades del es-

ricia una cierta prudencia ilustrada, que quiere hacer circular la abundancia del dinero que iba á arruinarla. "¿De qué sirve, dirán, un dinero " muerto, enterrado y que no circula? Tanto sir-" ve dexarle en las minas del Peru, como conde-. , narle á no salir de los cofres. No hay casos im-, previstos para una nacion rica. Las riquezas pro-, ducen riquezas. Dexad pasar á las manos de vues-, tro pueblo un dinero, que quando le necesiteis, , se os volverá con usuras." Entónces se abrirán infaliblemente las puertas del tesoro; y este torrente del dinero detenido producirá males tanto mas funestos, quanto la fortuna y el luxo se aumentarán con mas prontitud. Multiplicadas excesivamente las necesidades, apresurarán la revolucion que debe siempre producir la abundancia del dinero; y despues de haber tenido todos los vicios del luxo, se tendrán los de la pobreza, que parecerá intolerable. Il assetto de la secono dela secono de la secono dela secono de la secono del secono de la secono del secono de la secono de l

"Para reparar las desdichas, dice Mr. Canti"llon, causadas por la abundancia del dinero, y
"relevar de ellas al estado, es menester procurar
"que entre en él anualmente una balanza Real del
"comercio, y hacer florecer por la navegacion las
"obras y manufacturas que están siempre en es"tado de enviarse á los extrangeros á mejor precio
"que quando se ha venido á la decadencia y esca"sez de géneros. Entónces comienzan á hacer los
"negociantes su fortuna primera, que insensible"mente se repartirá sobre los demas ciudadanos.
"Pero quando el dinero venga segunda vez mas

tado. Aumentad la corrupcion y el vicio con nuestras riquezas, y llegarán á ser nuestros males mas molestos.

chicks una cienta pradennia il materia, que quiene , abundante al estado, entrarán el grande consu-, mo y el luxo, y caerá segunda vez en su mise-, ria. Este es poco mas ó ménos el círculo que , podrá hacer un estado considerable que tiene , fondos y habitantes industriosos, y puede un , hábil ministro hacerle comenzar siempre que , quiera."

Suplico al lector medite profundamente este pasage de Mr. Cantillon. ¿ No es preciso inferir que es una Política falsa y erronea la que mira como principio de la felicidad del estado un medio que no procura las riquezas mas que para traer en su seguimiento la pobreza? La verdadera Política quiere una felicidad mas durable. Es verdad que un estado que tiene á las riquezas como nervio de la guerra y de la paz, está destinado á pasar por perpetuas revoluciones del luxo á la pobreza, y de la pobreza al luxo. Esto es, segun Mr. Cantillon, lo que puede proponerse mas ventajoso y mas exquisito de la Política mas hábil. Si Mr. Cantillon, en lugar de considerar los efectos de las riquezas y el comercio, hubiera observado (y nadie mas capaz de esto que él) todo el cuerpo de la sociedad; es verosimil que pensaria como Phocion. Léjos de querer que una República, cuyas grandes riquezas han arruinado los caudales, procure hacer entrar en balanza Real de comercio, le aconsejaria se aprovechase de esta decadencia para reprimir el luxo y avaricia, tener mejores costumbres, hacer estimar la pobreza, ó

La naturaleza, amado Aristias, no ha hecho los hombres para poseer tesoros. Pues por qué hay ricos, y tambien pobres? No nacemos todos en las mismas necesidades? Reparte sus bienes con una liberal economía? pues usemos de ellos

a lo ménos aprender á pasarse sin las superfluas riquezas. No seria superior esta Política á la del ministro que cuidase de hacer empezar otra vez el mismo círculo de pobreza y riquezas, de que habla Mr. Cantillon?

No es fácil á un ministro hacer que comience este círculo en un estado cuya fortuna está en decadencia. Seria necesario que el gobierno socorriese á los ciudadanos, y disminuyese los derechos para favorecer el comercio; pero no lo hará. La abundancia pasada le ha acostumbrado á muchas necesidades, y éstas arruinarán la Republica. Lo tengo por imposible; pero quiero que tenga magistrados atentos siempre, bien intencionados y hábiles para hacer comenzar este círculo de que habla Mr. Cantillon: ¿ qué resultaria de esto? Estará el estado en el último extremo de su daño, si en el instante de pobreza, que seguirá á las abundantes riquezas, forma uno de sus enemigos el proyecto de invadirle. La Política de este hábil ministro, que hace empezar el círculo dicho, no sirve mas que para preparar un infortunio á la República, y ponerla en el caso de ser invadida ó dominada por algun enemigo suyo. ¿Y es así como ha de florecer un estado, y afirmar su verdadera prosperidad?

con prudencia. La ley que permite que se formen grandes fortunas en una República, condena á una multitud de miserables á perecer en la necesidad; y no es la ciudad mas que un reparo, y un conjunto de tiranos y esclavos, zelosos enemigos unos de otros. Probad entónces á hacer brotar en ella las virtudes que causan la dicha y la fuerza de la sociedad, y será el colmo de la locura. No obstante, mirad lo que intentan nuestros políticos, deseosos del oro y de la plata. Echan semillas de avaricia, de malos deseos, de debilidad, de injusticia, de engaño, de ódio, &c. y esperan ver nacer de esto la templanza, la justicia, el valor, la generosidad y la concordia.

Se os ha dicho, Aristias, y se repite sin cesar en Athenas, que es necesario el dinero para hacer una guerra larga, ó llevarla léjos de su territorio; y mirad que esto mismo prueba quán dañosas sean las riquezas. ¿Por qué se ha de desear á los hombres el que puedan extender y perpetuar el mas temible rayo de la humanidad? Miéntras que la Grecia ha sido pobre, han sido cortas las guerras de nuestras Repú-

blicas: nos hemos enriquecido, y han sido bastantemente largas para encender unos ódios perpetuos, y para romper todos los lazos de esta alianza, que hacia nuestra seguridad interior y exteriormente.

Si Licurgo tenia razon para decir á los Espartanos: ¿ Quereis ser siempre libres y respetados? Sed siempre pobres, y no intenteis jamas hacer conquistas. Yo os pregunto: ¿ De qué utilidad pueden ser estas empresas que se hacen léjos del propio terreno?

Me direis que hay aliados á quienes oprime la injusticia, y es preciso volar á socorrerlos. Sin duda que es necesario atender á sus obligaciones; pero sean vuestras costumbres y vuestras necesidades buenas y sinceras, y os dará la tierra en todas partes una abundante subsistencia. ¿Qué tesoros tenian los Escitas quando partiéron de sus selvas para hacer la conquista de la Siria? Un arco, una flecha, unos dardos y un gran valor era todo lo que poseian. Estímese vuestro valor y vuestra buena disciplina, y no dexarán que os falte alguna cosa los aliados mismos cuya defensa tomais.

Pero á lo ménos, dixo Aristias, aunque los ciudadanos templados y laboriosos amasen la pobreza y la gloria, ¿no podria la República tener un tesoro que no le abriese sino en una necesidad extrema? No, querido Aristias, respondió Phocion; y si sois prudente, no expondreis á esta tentacion la virtud de vuestros ciudadanos. ¿Para qué guardar entre nosotros este cofrecito de Pandora? No se trata aquí de fingir quimeras, y de juntar en la teórica cosas insociables en la práctica. Desconfiad como yo de todos estos tesoros públicos, que es quimera quererlos fundar en un estado cuyas costumbres son depravadas; pues por muy severas que sean las leyes que velan en el cuidado de este depósito, hallará la avaricia el secreto de saquearle con toda libertad. En una República virtuosa jamas pensarán los magistrados prudentes que su virtud no le baste. Si juzgan poner algun tesoro público, ya es esta una señal de que su virtud se altera; y su imprudencia, en lugar de afirmar el estado, deshace sus fundamentos. Estad seguro de que no estarán contentos los ciudadanos con su pobreza quando el esAristias, una regla general. Segun que la Política se ocupa mas ó ménos en sus tesoros y riquezas, es mas ó ménos dichosa la República, y mas ó ménos separada del momento de su ruina.

## ENTRETENIMIENTO V. Y ÚLTIMO.

De las consideraciones ó medios que debe usar la Política para reformar una República cuyas costumbres están viciadas. Del uso que se puede hacer de las pasiones.

Diferentes enfermedades de los

estados.

Qué instantes tan felices hemos pasado en la casa de Phocion! A la vuelta de nuestro paseo sobre las orillas del Cephis, tan celebrado por nuestros poetas, tomamos una moderada comida, durante la qual nos entretuvimos con alegría y buen humor. Querido Cleophanes, nada valen los convites del gran Rey, respecto de las legumbres compuestas por la muger de Phocion. Chanceábase éste del luxo de su mesa, que comparaba á la salsa negra que

usaban los Espartanos. Quando Aristias, dixo, esté un poco mas apercibido de la filosofia, yo le trataré al estilo de Lacedemonia, pues por hoy aun es preciso cumplimentarle: de otro modo podia llevar á mal lo que á Licurgo le parecia bien. Despues que Phocion hizo una especie de oferta á los Dioses tutelares de Athenas y á los suyos domésticos, pasamos á su jardin. Veo vuestra impaciencia, dixo á Aristias; pero descansemos un poco á la sombra de esta higuera ántes de partir á Athenas; y supuesto que lo quereis, volveremos á tomar nuestra Moral y Política. sectrados as verve

Querido Aristias, no querriais al presente otra cosa, continuó Phocion, que conocer los remedios que se pueden aplicar á los males actuales de nuestra República, é instruiros de los medios que nuestra situacion os presenta para salir de ellos: no obstante vuestra impaciencia, he tenido la crueldad de hablaros de los principios fundamentales de la Política: no creais que he querido haceros una orgullosa ostentacion de mi filosofía; porque si no me engaño, os es fácil opinar que

des, que deben servir de inmutable regla al hombre de estado en cada una de sus operaciones, jamas se os pudiera decir algo que satisfaciese vuestra razon. Yo me hubiera perdido, y tambien vos siguiéndome. Corregiriamos una necedad con otra, imaginando medios, de que no tendria necesidad la verdadera ciencia de la Política. Tal vez os hubiera propuesto paliativos inútiles, y aun capaces de irritar mas el mal que queriamos aliviar.

verdad que la Providencia ha establecido cierta union entre la Moral y la Política; que la felicidad de los estados consiste en la práctica de las virtudes, y que siempre empieza su ruina por algun vicio; os será fácil en adelante no caer en alguna de las faltas que han cometido muchos hombres grandes. Teneis una piedra de toque para juzgar de la bondad de vuestras operaciones. Cuidareis de no imitar á Temistocles, que porque Athenas fuese señora de la Grecia y de la mar, propuso quemar la flota de los Griegos, que invernaba en el puerto de Pegaso. Juzgó Aristides que na—

da era mas útil para los Athenienses que este proyecto; pero que al mismo tiempo nada habia mas injusto. Actualmente sereis, Aristias, mas sabio que el justo Aristides; y no admitiendo distincion entre lo útil y lo justo, lo dañoso é injusto, juzgareis que nada podia ser mas pernicioso para los Athenienses que la empresa injusta de Temistocles. Esto era hacernos odiosos á la Grecia á costa de una ventaja transitoria. ¿ Quién podria contar con nosotros despues de semejante perfidia? ¿Quién no hubiera despreciado nuestra alianza, y detestado nuestros juramentos? Reunidos los Griegos, se hubieran conjurado para nuestra pérdida; y para vengarse no hubieran temido implorar los socorros de la Persia pidiéndola sus navios.

El decreto que se propone al pueblo ¿es propio para hacerle amar alguna virtud, ó para apartarle de algun vicio? Pues favoreced esta ley con todas vuestras fuerzas, y estareis seguro de que servis útilmente á vuestra patria. Condenareis á Agesilas, que viendo que un gran número de ciudadanos habia huido de la batalla de Leuctro, y que la República tenia necesidad de soldados, fué de sentir que se dexase por esta vez sin execucion la ley que notaba la infamia á los cobardes (1). ¿Qué esperaba de un exército de fugitivos? Todo el mal lo causó la debilidad, y por eso era necesario entónces mas que nunca el rigor de las antiguas leyes, que habia hecho invencibles siempre á los Espartanos. Favorecer á los fugitivos, no era reparar la derrota de Leuctro, y además de esto, se preparaban nuevas desgracias á Lacedemonia.

(1) Un Espartano que huia del enemigo, quedaba excluido de las publicas asambleas, y aun de las particulares. Era deshonor unirse con él por casamiento. Debia afeitarse una parte de la barba. Todo ciudadano que le encontraba podia castigarle, sin que á él le fuese permitido defenderse. Despues de la batalla de Cannas fuéron los Romanos mas sabios que Agesilas en la de Leuctro, pues no quisiéron rescatar los prisioneros que habia hecho Annibal. "Ni la verdadera virtud, una , vez que cae, procura guardarse en los peores "lugares," segun Horacio en el admirable discurso de Régulo al Senado Romano. Viendo los soldados Romanos que era preciso ó vencer ó perecer, fuéron mas valientes; y los Espartanos no tuviéron valor en adelante para reparar su derrota y su reputacion, viendo que la pusilanimidad quedaba sin el merecido castigo.

-omnerias gradias, que dorqualquiera demmo-

Despues de las reflexiones que hemos hecho hasta ahora, podeis sin trabajo formaros una regla para juzgar de la importancia de las leyes. Las que son mas propias para templar nuestras pasiones y para arreglar las costumbres públicas, son tambien las mas necesarias, y deben considerarse como las mas sagradas. No es lícito despreciarlas en algun tiempo, en alguna circunstancia ó baxo qualquier pretexto. Ménos espantado quedaria viendo tomar á las mugeres nuevos adornos, y afectar nuevas gracias, que de qualquiera conmocion en la plaza pública, ó de la ambicion de un magistrado que quisiera elevarse y ser superior á sus compañeros. Quando subsisten las leyes de las buenas costumbres, están las demas en seguridad; pero su decadencia introduce necesariamente la ruina del gobierno.

Aunque todo vicio sea pernicioso, así como toda virtud es útil, es preciso no abandonarse á un zelo ciego é indiscreto quando se medita en la reforma de una República corrompida. Se debe proceder con cierto método. Así como hay virtudes fecundas que se prestan un mutuo socorro,

y que debe cultivar la Política, principalmente en una República que todavía las posee, hay tambien vicios que sirven como de matriz y fogon á la corrupcion; y para esto es para lo que debe trabajar de intento la Política, prohibiéndolos en una República viciada.

Tiene á su cabeza ese vicio, cuyo nombre ignoro (monstruo de dos cuerpos, compuesto de avaricia y prodigalidad), que jamas se cansa de adquirir y disipar, y cuyas necesidades, siempre recientes é insaciables, á ninguna injusticia se niegan. Si es débil, y se manifiesta aun con alguna reserva, reunid vuestras fuerzas, y atreveos á combatirle con valor. Perseguidle hasta sus últimas trincheras; y si no se vence, nada habeis hecho. Qué error el de algunas Repúblicas prohibir el luxo del público, y tolerarle en el seno de las familias: convidar á la modestia de las leyes que prohiben el gasto, y alterarlas por la pompa de las fiestas públicas!

Si este vicio, despues de haber corrompido todo el cuerpo de los ciudadanos, reyna con tanta desvergüenza como imperio, no hareis otra cosa que irritarle y

prepararle una nueva victoria atacándole de frente. Burlaos entónces de él, ponedle asechanzas, y obrad con la prudencia de un general, que no atreviéndose á dar la batalla á un exército, cuya superioridad conoce, le incomoda en sus operaciones, le corta las fuerzas, y procura, en una palabra, fatigarle y arruinarle sin apresurarse en nada. Este monstruoso vicio de que os hablo, produce otros mil, que son otros tantos aliados, auxíliares ó guardas que velan en su custodia y seguridad y sobre estos debe caer vuestro principal esfuerzo. Poned espías á las circunstancias favorables para vuestra empresa. Ya notareis á la debilidad y prodigalidad de que manchan la reputacion, y ya envilecereis el luxo, y quizá llegareis algun dia á hacer reglamentos, que poniendo límites á la industria y á la avaricia, harán desaparecer en la fortuna de los ciudadanos la desproporcion enorme que corrompe à todos igualmente, aunque por diferentes viciosadades beamazon deloivientes ide

Siguiendo despues, Aristias, en la cultura de las virtudes el órden que os he manifestado, vereis caer los vicios mas

perniciosos á la sociedad, porque nada es mas opuesto á la avaricia que la templanza. El amor al trabajo destruye la pereza: el de la gloria y el temor á los Dioses aniquilarán el instinto baxo y grosero que impide á todo ciudadano vicioso buscar su felicidad particular en la pública.

Pero es preciso confesar que hay tiempos en que por prudencia se ha de renunciar este método. Debe entónces la Política destruir el vicio por la virtud que está ménos remota del pueblo, y no por aquella que, aunque sea mas contraria al mal, no es en aquel caso ventajosa á la sociedad. Por exemplo, Aristias, tenemos hoy una ley que aplica á la representacion de comedias los fondos destinados en otro tiempo á la guerra, y está prohibido con pena de muerte el pedir su revocacion. No chay mas alabanzas en Athenas que para los que adornan el teatro, como son comediantes y músicos. Las mugeres desocupadas y desenvueltas han comunicado á la juventud su descompostura y simpleza. Nuestros magistrados y sus cortesanas hacen tráfico público del poder de la magistratura: miran con ojos indiferentes, y

tal vez con alegría, los males de la patria, de que se aprovechan. El pueblo cenvidioso y fatigado de su ociosidad, vive solamente de las gratificaciones que pródigo el estado le comunica : miraria como tirano á un magistrado bueno y docto; y no juzgándose libre sino quando tiene licencia de hacer impunemente lo que quiere, le veis en las elecciones tumultuarse contra el mérito, y en favor de la ineptitud, que no se hace temer. Parecemos todos á aquel Atheniense que dió su voto para condenar á Aristides al ostracismo (1), solo porque estaba cansado de oir siempre llamarle el justo Aristides. ¿Creeis que en semejantes circunstancias será necesario manifestar á los Athenienses las verdades que he puesto á vuestra vista? Las mismas gentes que gimen nuestros desórdenes, y desean aun el bien nuestro, se espantarian y caerian en desaliento viendo el inmenso espacio que teniamos que vencer. Los malos ciudadanos, á vista de lo que sabiamente se les propondria, queriéndoles privar de sus vicios, creerian que se hacen traffice publico del poderi del la ma

(1) Un género de destierro en Athenas.

les quitaba violentamente su felicidad.

Todo lo que he dicho respecto de los sabios de la antigüedad me hará pasar por un insensato para con unos, y por un perturbador del descanso público para con otros. ¿Y qué esperanza tendré, querido Aristias, para unirlos en mi favor? Toda reforma pide ser guiada con extrema circunspeccion; y esta misma parece algun nuevo castigo con que el Autor de nuestra naturaleza corrige nuestros vicios, y por el qual nos advierte estemos con cuidado contra una corrupcion que es difícil remediar.

Para destruir las preocupaciones es necesario dar la condescendencia algunas veces hasta parecer que se adoptan. Para arruinar un vicio, es preciso fingir que se favorece otro. Pero conozco que os entretengo mucho con las consideraciones que debe entónces usar la Política: por nuestra gran corrupcion nada tenemos que temer de un inmoderado zelo por la virtud; y supuesto que toda virtud es útil, y que ninguna hay que no prepare nuestro corazon para recibir otra, ensayad á diferentes represas, sin cansaros las disposi-

ciones de vuestros ciudadanos. Despues del primer suceso no perdais el fruto despreciando el segundo. Procurad avivar en los corazones alguna chispa del amor á la gloria, que esta es la única de todas las virtudes, que por el socorro de la vanidad puede aun mostrarse en medio de una extrema corrupcion. Serán vanos todos vuestros esfuerzos? Aun falta el último medio á la Política, que es servirse de las mismas pasiones para debilitar y arruinar poco á poco su imperio.

A estas palabras, querido Cleophanes, no pudo impedir la risa mirándome nuestro principiante en los secretos de la sabiduría. ¿Son algunas veces útiles, dixo, las pasiones? Sí, querido Aristias, le respondió Phocion, como lo son los venenos que la medicina suele convertir en remedios. Con todo, replicó Aristias, entre todos los medios para corregir un pueblo vicioso, sospecho que no es el mas desagradable el de emplear nuestras pasiones. Leí ayer la República de Platon, y ví que no le disgusta en ella mirar los placeres del amor como un remedio de que debe servirse la Política para animar al valor y

Ilevarle (1) hasta las acciones mas heroycas. Supuesto pues que puede ser aguijon
y precio del valor, querreis, Phocion, sin
duda, que dirigido por una diestra mano,
contribuya para hacer mas fácil la práctica
de las virtudes mas precisas á la sociedad.

Nada de eso, respondió Phocion sonriéndose; y de vuestra propuesta, Aristias, queriendo adivinar mi pensamiento, infiero que aun no sois dueño de vuestras pasiones ni de vuestro corazon ¿ Qué autoridad acabais de citarme? ¿ A Platon el grande, el amigo de Sócrates y el confidente de sus pensamientos? ¿ Me atreveria

(1) Pero el que portándose diestramente se aventajare á los demas, sea primeramente coronado aun en la misma expedicion por todos y cada uno de por sí de los jóvenes y muchachos que militan juntamente con él. ¿Te parece bien? Bien por cierto. ¿Y qué, no deberán darle todos las manos? Tambien esto. ¿Y además no te parece á ti... ¿Qué? Que deba recibir el beso de qualquiera que sea, y darlo él? En verdad que me parece lo mas principal de todo. A esta ley juzgo que se ha de afiadir, que miéntras estuvieren en la expedicion, á ninguno se le prohiba besar á quien quisiere; porque si alguno estuviere prendado del amor de algun hombre ó muger, se haga mas fuerte para conseguir la victoria. Platon de Rep. dialog. 5.

yo á no someterme á su opinion si no me hubiera enseñado él mismo en su escuela que el hombre mas sabio paga tributo á la humanidad, y que nuestra razon solo ha de vencerse de la verdad?

Estoy viendo, Aristias, que quereis que la muger mas bella fuese la recompensa del hombre mas valiente, justo y prudente; pero considerad quánta fuerza daria semejante ley á la mas imperiosa pasion, enemiga del órden, y que no se sabe reprimir. ¿No ha sido el primer cuidado de todos los legisladores poner reglas al amor? De esto han nacido en todos los pueblos las santas leyes del matrimonio. Aunque quiso Platon que fuesen comunes las mugeres en su República, ¿ quántos requisitos, y aun si cabe honestidad, no puso en esta especie de excesos? ¿No es su objeto separar el corazon de todo particular afecto para atraerlo mas estrechamente al estado? Sin duda que nuestros padres nada entendian de esto. Estaban ciegos; pues á pesar de sus buenas costumbres y de sus bellas acciones en Marathon, Salamina y Platea, me pesa que Temistocles y Pausanias, en lugar de las recompensas con que en nosotros se honraba el valor, hayan hecho publicar á la cabeza de sus exércitos que el mas valiente Griego tendria por premio á la mas bella muger de su patria. ¿ Qué tardamos en proponer este admirable exemplar? Preparados nuestros soldados por las ideas de la galantería á ser trabajadores, disciplinados y obedientes, triunfarian felizmente de los soldados de Philipo, que tiene la indiscrecion de querer que haya buenas costumbres en su campo.

Lo mismo sucederia respectivamente en quanto á nuestros senadores y magistrados; porque es evidente que en concediéndoles á proporcion de su mérito algun derecho en el pudor de las mugeres, seria un medio infalible de atraerlos á la integridad magestuosa que debe formar el carácter de los magistrados. Sin duda que el tiempo que emplean hoy en seducir bellezas, seria en adelante consagrado al servicio de la República, y que una sabia emulacion... Pero ¿hablamos seriamente, querido Aristias? ¿Es posible que se conozcan tan poco los efectos de la liviandad que ablanda el corazon, é irrita el espíritu, para que queramos hacer de ella el principio de la magnanimidad y prudencia? ¡No se sabe quan inconstantes son, y quanto fatigan los placeres que alhagan nuestros sentidos? Hay una edad en que son incógnitos; otra en que serian trabajosos; y en el intermedio de estas dos edades es el amor una embriaguez que turba continuamente la razon.

Por las pasiones que hieren inmediatamente nuestros sentidos, nos hacemos semejantes en la condicion á los animales: jamas pueden ser honradas como substancias inteligentes, y no se las hace honestas sino sujetándolas á las leyes de la razon. En algun modo excuso á la juventud que se extravia, porque cada edad tiene desgraciadamente sus enfermedades; pero quiero que en lugar de aplaudir sus errores, queriendo ennoblecerlos, tenga valor para desaprobarlos, y tambien que la razon conserve su libertad; y que poniendo honestidad á la maldad misma, se averguence de las imperfecciones de los sentidos.

No ignoro que la esperanza de los placeres ha producido algunas veces cosas grandes. Sé que los Escitas conquistáron en otro tiempo la Siria porque tenia suntuosos palacios, deliciosos licores, y mugeres muy adornadas. No me admiro que estas pasiones brutales hayan dado á un pueblo salvage valor y atrevimiento. Pero ¿ estas mismas esperanzas hubieran producido las mismas qualidades en un pueblo delicado y debilitado por los placeres? Observad, Aristias, que desde el instante que empezáron estas pasiones á gozar el precio de su victoria, se hiciéron los valientes Escitas tan floxos y débiles como los pueblos que habian vencido; y que estas mismas pasiones no les diéron alguna virtud de las que constituyen un buen ciudadano. El amor á los placeres hizo en ellos héroes; y el gozar de ellos les hizo incapaces de conservar sus conquistas. Presos ó degollados por sus esclavos, apénas duró su imperio cinco olimpíadas.

El transitorio bien que pueden producir estas pasiones es muy dudoso y muy corto: el mal que las sigue muy cierto y muy durable para que la Política deba hacer uso de él. No os citaré mas exemplo que el de Cyro. Reynaba este Príncipe so-

bre un pueblo templado, activo y laborioso. Parecia que despues de haber inundado mucho tiempo los vicios á la Asia, habian respetado á la Persia. No conoció Cyro su felicidad; y engañado por una infeliz ambicion, ó tal vez ignorando que ni la extension de los dominios, ni el número de las provincias hacen la grandeza del Principe y la seguridad de su nacion, quiso tener la gloria de ser el fundador de una poderosa monarquía. Presentó á sus vasallos la abundancia, la riqueza y los placeres de los reynos vecinos como precio de su valor y sus conquistas. Todo se venció; pero apénas hubo Cyro sujetado la Asia, quando se apagó ó se frustró la recompensa que habia prometido al valor de sus soldados. Vió afeminarse por los placeres á los Persas, anteriormente virtuosos y llenos de amor á la gloria. "Si "no cuidamos mas, les decia en otro tiem-» po, que de juntar riquezas sobre rique-"zas; si nos entregamos temerariamente "á los gustos, y pensamos que la ociosi-"dad y la pereza deben ser el premio de "nuestros trabajos y pueden hacernos di-»chosos; no tardarémos en perder lo que

"hemos adquirido." Era sin duda sabio el aviso de Cyro; pero llegó el dia en que debia ser castigado de su ambicion, y de los medios imprudentes que habia empleado para satisfacerla. Viciados sus vasallos por la esperanza, y despues por la consecucion de sus deseados placeres, no se hallaban en estado de oirle. Hizo esfuerzos inútiles para acordarles sus antiguas virtudes; y en lugar del título que creia merecer de fundador de una monarquía floreciente y poderosa, vió con sentimiento suyo que habia viciado á los Persas, y que no dexaba á sus sucesores mas que un imperio ménos firme en la solidez con que lo habia recibido de sus padres.

Estas son las pasiones del alma de que puede servirse la Política, porque nacen con nosotros: no mueren sino con nosotros: nunca se cansan, y se puede en qualquier acontecimiento darles la tintura de la virtud. Tales son la envidia, el zelo, la ambicion, el orgullo y la vanidad. Son horrorosas por su naturaleza: preparan al alma para ser injusta; y abandonadas á sí mismas, llevan á los mas abominables excesos. No obstante, algunas veces en ma-

nos de la Política vienen á ser emulacion, amor á la gloria, prudencia, firmeza y heroismo. Pero para ver obrar estos milagros es preciso que los ciudadanos no estén enteramente corrompidos por la avaricia, el placer, la pereza y los demas vicios que envilecen el alma. Temed, querido Aristias, no se apresure la ruina de la República sirviéndoos de estas pasiones, si no hallais ántes el arte de inspirarles un género de pudor, y asociarlas á alguna virtud que las atempere y dirija.

Un médico hábil no aplica el mismo remedio á todos los males. El piloto de una nave desplega ó recoge sus velas quando corresponde: ya huye de la costa, y ya se acerca: aquí echa la áncora, y allí camina con sonda en la mano, y en otra parte se abandona á los vientos. Del mismo modo el hombre de estado conforma siempre su conducta á la diferencia de las situaciones en que se halla: sondea las playas de su República: mas atento á la malignidad de los síntomas de cada enfermedad, que á los accidentes mas ó ménos violentos que produce, desespera muchas veces de la salud de la patria, quando los

ciudadanos están aun en la mas perfecta seguridad. Roud ob shore alverin la A-

No son siempre las mas dañosas aquellas enfermedades que á la primera vista parecen mas temibles. Quando se ve á un estado dividido en motines, en partidos, y facciones, está comunmente en arma la imaginacion. Cree que llega el momento de su ruina, y que los ciudadanos van á tomar las armas y perderse y degollarse, ó que su ciudad viene á ser la presa y el objeto de algun enemigo extrangero. Pero nada temais: si los ciudadanos tienen buenas costumbres, si aman la templanza y el trabajo, y temen á los Dioses, estad seguro que aun estiman la justicia; que serán prudentes sus pasiones, y que está la República establecida sobre sólidos fundamentos. Los hombres que no se han abandonado á vicios groseros, no llegarán á los últimos extremos. No les servirá su ciudad de campo de batalla aunque parezcan muy furiosos. Son enemigos, pero ciudadanos; y se unirán para obrar de comun acuerdo, si algun extrangero se atreve á combatirlos. Estad tambien convencido que al fin dexarán sus desórdenes, y buscarán ellos mismos el remedio.

Así fué la suerte de nuestros padres. Virtuosos como por instinto, ántes de haber sabido establecer leyes propias para contener á los ciudadanos en los límites de la subordinación, y afirmar la autoridad de los magistrados, sin que estos pudiesen abusar de ella, parecia que los habitantes de la ciudad, de la costa y de la montaña estaban siempre dispuestos á venir cada dia á las manos para decidir á quién pertenecia el poder soberano; y con todo (1), jamas fué manchada la plaza pútodo (1), jamas fué manchada (1), jamas fué manch

(1) Los habitantes de las montañas querian que se estableciese en Athenas la pura Democracia: los de la llanura la Aristocracia; miéntras que los ciudadanos que estaban establecidos en la costa deseaban con mas sabiduría que los otros, que se hiciera un mixto de estos dos gobiernos. Eran pobres entónces los Athenienses: no tenian luxo, ni conocian mas artes que las útiles. Nada prueba mejor sus buenas costumbres que el sacrificio que cada partido hizo de sus intereses particulares al bien público, tomando á Solon por árbitro, juez y legislador.

Si se hace memoria de la vida de Solon por Plutarco, no se admirará el poco caso que parece hace Phocion del legislador de su patria. Nos ha conservado Plutarco algunos retazos de las poesías de Solon, en que los placeres y el deseo de

blica con su sangre. Nuestros padres dexáron al fin esta situacion; y tan honestos y generosos eran entónces los ódios, que sacrificó cada partido sus esperanzas y resentimientos al bien público: se con-

ellos son ponderados de un modo poco conveniente á un sabio. Segun se cree, se habia dado á ellos en su juventud, y en la vejez á la ociosidad y deleites de la mesa y música. Ganado por las caricias de Pisistrato, abandonó los intereses de su patria, y acabó siendo lisonjero, vano, amigo y consejero del opresor de su patria y de la libertad publica. Como legislador no hizo mas que paliar los males de Athenas; y baxo el pretexto de que los Athenienses no eran capaces de tener mejores leyes que las que él les daba, no les dió mas que éstas medianas. Es preciso que sean poco sabias las leyes quando su autor las alaba. No contentó Solon ni á los ricos, ni á los pobres, queriendo contentar á todo el mundo. Dió poca autoridad á las leyes y magistrados, lo que dexó subsistir las preocupaciones antiguas, é impidió que el gobierno se afirmase.

Muchas leyes de Solon son sabias si se consideran separadamente; pero no se apartan del mismo principio, por caminar al mismo objeto: algunas veces se contradicen y son obscuras. Es cierto que si Solon hubiera tenido las luces, el genio y firmeza de Licurgo, hubiera podido aprovecharse de la confianza que hacian de él los Athenienses para hacerlos dichosos, y formar un gobierno como el de Lacedemonia.

vino en pedir leyes á Solon, prometiendo obedecerlas. ¡Qué fácil hubiera sido entónces aplicar remedio á los males de la República! Si nuestro Legislador, hombre de un carácter débil y limitados talentos, hubiera sido un Licurgo, seriamos hoy felices, y floreciente la Grecia, de la que no hubieramos turbado la union y la paz.

Viendo pasar á nuestros padres baxo el yugo de Pisistrato, se tendria por sinrazon el desesperar de la República. Las costumbres austeras y varoniles debian servir de medio contra la tiranía. Era grande el mal; pero los espíritus estaban capaces para sobrellevar mayor remedio. El valor virtuoso de los Athenienses se indignó con la servidumbre. La República, cuyas partes todas permanecian sanas, haciendo un esfuerzo para coger al tirano, rompió fácilmente las cadenas, y volvió á parecer mas libre que nunca. El amor á la patria tomó una nueva fuerza, y nuestros padres hiciéron prodigios de valor y magnanimidad. sel obiner a reidud nolo? Sa oup of

No me cansaré de volveros à decir, mi querido Aristias, que la Política juzga de las enfermedades por las costumbres, como la medicina por el pulso. Aunque Pisistrato fuese un tirano, como enviado. por toda la cólera de los Dioses; esto es, que temiese hacerse aborrecible por las violencias; que ocultase con destreza el yugo que queria imponer; que obrase con una fingida dulzura, y que se cubriese baxo la máscara de la justicia y bien público: no pudo ni engañar ni cansar la firmeza de nuestra República. Por el contrario, aunque los treinta tiranos, á cuya obediencia nos condenó Lisandro, eran monstruos odiosos; no habia derecho sagrado para ellos; derramaban torrentes de sangre; y en una palabra, aunque sus abominables excesos debian inclinar á nuestros padres á la desesperacion, inspirándoles alguna virtud: oprimida é infeliz Athenas, solo supo llorar y temer, porque entónces no teniamos costumbres; porque Pericles nos habia viciado y debilitado por la ociosidad, la pereza y el uso de los placeres, y porque cada ciudadano, oprimido en su casa de necesidades inútiles, no tenia patria.

Fué menester que Trasibulo, desterrado y fugitivo, viniese á romper nuestras cadenas; pero no habiéndose conjurado contra nuestros vicios como contra
nuestros tiranos, fuimos incapaces de aprovecharnos del trastorno que habia producido su valor. ¿Qué nos servia reprehender nuestro antiguo gobierno, quando
nuestras costumbres viciadas habian relaxado y roto todos sus resortes? ¡Oh, Trasibulo, qué grande seria tu gloria, si por
un segundo favor hubieras puesto á tu patria de modo que se aprovechase del primero! Era menester armar tu brazo contra nuestros vicios, y desarraigarnos nuestros placeres para hacernos libres.

El último término de los males de la República es, prosiguió Phocion, quando los ciudadanos se han familiarizado con la afrenta; y estando tranquilos, aunque cubiertos de ignominia, no les parece la gloria mas que una vana quimera. Una filosofía criminal hace que se mire con lástima un héroe y un hombre de bien? Contad pues, Aristias, con que todo se ha perdido. No será en adelante agitada la República con conmociones violentas, porque tiene mas vicios que suponen una oculta fuerza y soberbia en el alma. Temed

esta pérfida calma: no está la verdad en todos los corazones, y sí la mentira en todas las bocas: no es solamente el vil interes la regla de las acciones de los ciudadanos, sino tambien el alma de sus pensamientos. Vereis á los magistrados ponerse mutuamente asechanzas. Vereis al ambicioso infamar con calumnias y querer perder á sus competidores; pero no le vereis darse un mal rato para ser mejor que ellos. En una palabra, los mas baxos vicios han puesto los espíritus en un mortal letargo que no dexa esperanza de salud.

A estas palabras, querido Cleophanes, que nos presentaban un retrato de nuestra situacion, caimos Aristias y yo en una profunda consternacion: creimos oir una sentencia de muerte contra nuestra patria. Yo temblaba viéndome en un abismo sin salida, de donde no podia ser oido ni de los Dioses ni de los hombres. Aun el mismo Phocion, como asustado de la fiel pintura que habia hecho de nuestros vicios, interrumpió su discurso; y baxando la vista, parecia que estaba sumergido en algun lúgubre desvarío. Se me ofrecian mil ideas que oprimian rápidamente mi es-

píritu. Decíame á mí mismo: somos perdidos. ¡Oh, Athenas, querida patria mia, tú misma corres á tu ruina! ¿Qué mano suficientemente poderosa te contendrá en el escollo del precipicio que está abierto baxo tus mismos pasos? Ven, Minerva, á nuestro socorro. Pero no, que están sordos los Dioses, porque ya hemos cansado su paciencia.

Oh, Phocion, Phocion! exclamó Aristias: ¿tocaremos irrevocablemente nuestro fatal término? ¿Han mandado los Dioses que no haya mas Athenas? Una ciudad llena de monumentos elevados á la gloria de nuestros padres, y en que vive Phocion, ¿ será condenada á no ser mas que un conjunto de ruinas, ó á no criar en su seno sino esclavos destinados á obedecer á los extrangeros? Son nuestros vicios grandes, son enormes: ¿pero no es infinita la clemencia de los Dioses? ¿Nos castigarán hasta querer que Philipo ...? No, Phocion, no lo querrán los Dioses. ¿Tienen los Athenienses mas vicios y errores que los que vo tenia hace seis dias? ¿ Pues por qué como yo no volverán en sí mismos? Despues de haber acordado á mi corazon el amor á

la virtud, dad esperanza, Phocion, en el nombre de los Dioses al de mi querida patria.

Aristias, respondió tristemente Phocion, seria lisongearos y daros una ciega seguridad, que es muy comun en Athenas, y con la que castigan los Dioses á las Repúblicas que se quieren perder sin remedio. Quando se levantára entre nosotros un tirano, y quisiera, echándonos á los pies, que no hubiese oro, plata ni placeres sino para él, enfurecidas nuestras almas por la pérdida de nuestros gustos, no tendria suficiente vigor para salir de su letargo. No es tiempo de esperar mas, si no nos hace un Licurgo (1) una gustosa violencia, y nos arranca por fuerza nuestros vicios.

Quisiera, amado Cleophanes, que hu-

nos para darles leyes, como lo fué Solon por los Athenienses: meditó su proyecto de reforma con treinta ciudadanos que prometiéron seguirle: veinte y ocho le fuéron fieles: les mandó presentarse armados en la plaza pública: publicó sus leyes, é intimidó á los que se aprovechaban de los públicos desórdenes. Véase la vida de Licurgo por Plutarco.

bieras sido testigo de los sentimientos que se conocian en el corazon de Aristias con el discurso de Phocion. Veia con gusto que se encendian sus ojos: de rato en rato los levantaba al cielo, y los ponia en Phocion: desordenados en su ánimo sus pensamientos, hablaba con voces interrumpidas. ¿ Qué no puedo yo ... ? ¡ Oh Licurgo...! Tantearé... me atreveré... La salud de la patria aun no se ha de desesperar. Vos, Phocion, añadió cogiéndole las manos con ternura: vos, por lástima de vuestros infelices conciudadanos, impedidles que perezcan. Sed nuestro Licurgo. ¿Por qué no hareis en Athenas hoy el mismo milagro que él hizo en su tiempo en Lacedemonia? ¿Honrariamos hoy á este Legislador, á quien ha debido la Grecia seis siglos de prosperidad, como al mas sabio de los hombres, si no hubiera tenido valor de violentar á los Lacedemonios en favor de la justicia y buenas costumbres? Imitad su exemplo por la salud de Athenas: no está aun apagada la virtud en todos los corazones. Hablad. ¿ Qué es preciso hacer? La amistad de Nicoclés os favorecerá. Yo no temeré los peligros.

Aun hallareis, como Licurgo, treinta ciudadanos capaces de seguiros. Pero nada os mueve. ¿Os contiene vuestro respeto á unas leyes que ya no exîsten? ¿Temeis usurpar un derecho...?

No, querido Aristias, le respondió Phocion. Bien sé que no es tirano aquel que no usurpa la autoridad breve y transitoria mas que para restablecer, afirmar y asegurar la libertad pública. Quando reyna la ley, debe obedecer todo ciudadano; pero quando por su ruina la sociedad está disuelta, puede hacerse magistrado: queda todo ciudadano revestido del poder que le da la justicia; y debe ser su primera ley la salud de la República. Mereció Trasibulo una inmortal gloria por habernos librado del yugo de treinta tiranos: no dudeis seria superior el que nos libertase de cien pasiones mucho mas crueles sus que per a roda la Grecia que Critias.

Pero aun no conoceis bien todos los males. Hablándoos de diferentes enfermedades con que una República está poseida, nada os he dicho sino de las circunstancias que, en algun modo extrangeras á la nuestra, pueden hacer su situacion mucho

mas deplorable: pueden tener que temer alternativamente sus vicios y los de sus vecinos. Lo que duplica mi sentimiento en quanto á nuestra patria es que veo meditar su ruina mutuamente á todas las ciudades de la Grecia, miéntras que tenemos á la puerta un ambicioso y temible enemigo, que no espera mas que el menor pretexto para tomar parte en nuestros asuntos y oprimirnos. Tememos servir á su ambicion queriendo salvar nuestra República. Una mutacion como la que hizo Licurgo en Lacedemonia no puede executarse sin causar una extrema agitacion en los espíritus. ¿ Qué resistencia no harian nuestros ciudadanos viciados á la virtud que se les acercaba y á las buenas costumbres? Enardecidos por la proteccion de nuestros vecinos zelosos é inquietos, les veriais levantar la voz de tiranía, y llevar sus quejas á toda la Grecia y Macedonia. Entónces Philipo, con el pretexto de proteger una parte de nuestros ciudadanos y de hacernos dichosos, se meteria en la Atica. Sus tributarios, sus amigos y los enemigos de la virtud le abririan nuestras puertas, y él no faltaria á favorecer el

partido de la injusticia y malas costumbres para hacerse necesario, y echar los fundamentos de su dominio en Athenas.

Débiles y viciados por el interior, y amenazados exteriormente, debemos hacernos una Política conveniente á nuestra nacion. Esta es tal, que un remedio activo causaria necesariamente nuestra pérdida. Es menester otro tiempo y otras circunstancias para corregirnos; y suplico á los Dioses que las proporcionen: las dispondrán, Aristias: esta Macedonia, que nos atemoriza, solo se mantiene sobre una basa frágil, esperando que entre en la obscuridad de que Philipo la ha sacado: no cuidemos mas que de la conservacion nuestra. Contentémonos con no perecer: á lo ménos tengamos, á falta de otras virtudes, la modestia y la prudencia.; Quánto temo la elevada eloquencia de Demóstenes! Si por nuestra desgracia nos sacase de nuestra inaccion; y nos llevase de un instante de embriaguez ó de indignacion á declarar la guerra á Macedonia, seriamos perdidos. Los esfuerzos inútiles que ha hecho para despertar en nosotros algun género de virtud, ¿ no le podrian haber convencido de que solo tenemos un poco de cólera, y de que no somos tan felices que conservemos algun tiempo esta pasion? Todo lo que pide valor, prudencia y consideracion es temerario entre nosotros.

Es propio de las pasiones el manifestarse, y obrar algunas veces con una especie de entusiasmo. Los ociosos, los avaros, &c. tienen sus ratos de valor y prodigalidad; pero es preciso desconfiar de ella. Quanto con mas violencia sale una pasion de sus límites, tanto está mas dispuesta para entrar en ellos. Para poder contar con nuestras pasiones es menester que, apagadas y vueltas á encender por el recobro de lo perdido, hayan dado tiempo á nuestra alma para contraer los hábitos. Los nuevos son frágiles, y los fortifican las pruebas medianas y repetidas; pero los destruyen los grandes obstáculos. De todo esto infiero, que por ahora no podemos sacar algun socorro de nuestras pasiones. Dicen que puede sernos favorable la suerte; pero solo pertenece á una República virtuosa esperar acontecimientos dichosos, y saber aprovecharse de los favores de la fortuna. Yo digo conti-

nuamente á los Athenienses: No sois el mismo pueblo que triunfó en otro tiempo de las fuerzas de la Asia. Me opongo sin cesar á la temeraria Política de Demóstenes: aconsejó la paz, porque la guerra causaria nuestra ruina: conozcamos nuestras fuerzas, ó por mejor decir nuestra debilidad; y supuesto que no somos los mas fuertes, tengamos la prudencia de ser amigos de los que lo son.

Calló Phocion despues de haber pronunciado estas últimas palabras con un tono mas baxo que el resto de su discurso. Se detuvo un poco; y mirando á Athenas, adonde nos acercabamos, se llenáron de lágrimas sus ojos. ¡Ah, querido Cleophanes, qué eloquentes son los llantos de un hombre grande! Sois joven, Aristias, dixo Phocion; y quieran los Dioses que no seais testigo de las infelicidades que amenazan nuestra patria: qualquiera que sea el futuro acaecimiento, armaos de una constante sabiduría: jamas abandoneis la República: guardadla desde hoy, dando exemplo de buenas costumbres á una desenfrenada juventud, que deberia ser la esperanza de la patria, y la pierde. Si algun dia son escuchados vuestros consejos; si tomais en la mano el gobierno de este baxel que hace agua por todas partes, no cuideis de separaros del puerto, ni os expongais en la mar ancha, sino despues de haberle calafeteado. Si traen los Dioses circunstancias mas dichosas; si no tenemos mas que temer que á nosotros mismos; si nos dexamos de nuestros vicios, y si el cielo permite que llegueis á ser el Licurgo de Athenas: acordaos, querido Aristias, de los consejos que os da mi amistad.

Tened siempre presente que sin las buenas costumbres son inútiles las leyes, y no se las obedecerá. Jamas olvideis que las virtudes domésticas son las que hacen buenas las públicas costumbres. Estad persuadido que sola la virtud puede hacer un estado perpetuamente floreciente y dichoso. La ambicion, la injusticia, el artificio, la riqueza y la violencia pueden procurar algun suceso; pero es transitorio, y sus conseqüencias funestas. En caminando con estos principios, experimentareis que la Política es una ciencia fácil y segura. Si los abandonais, vereis renacer continuamente unos de otros los obstáculos. Quando la

Política está ocupada interiormente en combatir tanto un vicio como otro, de suerte que se engañe al ciudadano, 6 le gobierne por el temor; ¿no es imposible que pueda bastar para las necesidades de la sociedad? Si exteriormente está obligada á justificar una violencia con un nuevo fraude, y reparar un engaño con otro; solo un Dios podrá descubrir el caos en que se halla encubierta. Nada olvideis: tantead todos los medios para corregir de sus vicios á la República: no perdais un instante, que es el peligro urgente, si alguno de vuestros enemigos ha empezado á tomar alguna virtud. He temido á la Grecia: he estado mas inquieto que nunca sobre la suerte de Athenas, quando he visto que la industriosa ambicion de Philipo acostumbraba los Macedonios á la templanza, al trabajo, á la paciencia y disciplina.

¿Ha llegado la República á amar sus obligaciones? Pues procurad aun hacérse-las amar mas. Jamas descanseis, porque no descansan las pasiones que teneis que combatir. Nunca es el hombre bastante dichoso, porque jamas es suficientemente vir-

tuoso. El que se detiene en el camino de la virtud, ha vuelto atras sin percibirlo. No espereis que se forme una enfermedad en el estado para atraer á él el remedio; pues quizá en naciendo, será incurable. Procurad prevenirla, que siempre la anuncia algun síntoma. Aseguraos que nuestros mayores enemigos los llevamos en nosotros mismos: estos son nuestras pasiones. Si no conoceis su modo de caminar sordo y emboscado, sereis sorprehendido como un general que desprecia instruirse de los movimientos de su enemigo. Si no estudiais su lenguage artificioso, os hablarán de modo que juzgueis oir la voz de la razon. Si no debeis la alianza de vuestros vecinos mas que al entretenimiento, siempre será frágil y dudosa. No conteis con vuestros aliados, sino en quanto les hayais hecho bien, y se confien en vuestra justicia y valor. En una palabra, amad y haced el bien de todos los hombres, si amais vuestra patria, y quereis servirla útilmente.

Esto es, Aristias, lo que tenia que deciros sobre los principales fundamentos de la Política. Esta, sin duda, pide otros muchos conocimientos en el hombre de estado, y os debeis dar priesa á adquirirlos. Se debian conocer muy bien las leyes y costumbres de su pais, las de sus aliados, y en general las de todos los pueblos de quienes se puede esperar ó temer alguna cosa. El comercio con los hombres os enseñará á tratar con ellos: no obstante esto, no espereis que vuestra experiencia sola os pueda dar todas las luces de que tendreis necesidad. Si no sabeis mas que lo que habeis visto, conocereis en cada instante el peso de vuestra ignorancia, á ménos que no os engañe una presuncion loca. Adquirireis conocimientos seguros estudiando en las causas de los acaecimientos felices y desgraciados. Lo pasado es imágen ó prediccion de lo venidero. Contad las virtudes y vicios de un pueblo como Júpiter, que, segun los poetas, ha pesado en su balanza de oro el destino de las Repúblicas y de los imperios, y sabreis los bienes y males que debeis esperar.

No sereis un buen ciudadano, querido Aristias, si desde ahora no os preparais para ser un dia un excelente magistrado. Jamas aspireis á un empleo, de que 256 ENTRETENIM. DE PHOCION.

ántes no hayais adquirido los conocimientos necesarios para desempeñarle bien. No hay tiempo de aprenderle quando es menester executarle; y si se executa sin estar instruido, no se tiene otra guia que la práctica, que se dexa arrastrar del curso de los sucesos. ¿Quereis cumplir con gloria vuestra magistratura? Procurad conocer las obligaciones de todos los magistrados que con vos parten la administracion de la República. El que no conoce mas que una rama del gobierno, le administrará mal. No tengais con ellos mas que un mismo interes; y no pidais jamas por soberbia que sacrifiquen los empleos de que están encargados al que se os ha confiado. En fin, querido Aristias, conservad preciosamente vuestra reputacion. No basta que el magistrado sea hombre de bien : es menester que su virtud no pueda ser sospechosa. Si el pueblo os juzga justo, podeis estar seguro de que las leyes, de que sereis el ministro, tendrán una fuerza infinita entre vuestras manos, y que os será fácil trabajar para la pública felicidad. ·striggen stablesse angelbene da the magistre

## tol de fan Di CE mend tol P

## DE LOS ENTRETENIMIENTOS.

ENTERINGENEOUT.

| PRIMER ENTRETENIMIENTO.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 29   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| Idea general de la situacion de Athe-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |      |
| nas y de la Grecia quando Phocion                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              |      |
| instruyó á Aristias.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | d.   |
| ¶ La Política es ciencia, y sus princi-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | TP   |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 47   |
| ¶ La primera regla de la Política es                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | I    |
| A NO. 1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 52   |
| ¶ La autoridad que usurpan las pasio-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 10   |
| nes es el origen de los males de la                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | -6   |
| the state of the substance of the state of t | 56   |
| ¶ La Política debe sujetar las pasio-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 60   |
| nes al imperio de la razon.  ENTRETENIMIENTO II.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |      |
| No hay virtud, por infima que pa-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ,    |
| rezca, que no contribuya á la feli-                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |      |
| cidad de los hombres.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |      |
| ¶ Es el objeto principal de la Política                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 13   |
| arreglar las costumbres.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 79   |
| ¶ No hay sin las buenas costumbres                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |      |
| Be buen gobierno.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | - T- |
| ¶ Objeciones de Aristias.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | -    |
| N Respuestas de Phocion.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | 92   |

| 258                                  |        |
|--------------------------------------|--------|
| ¶ Las buenas costumbres reparan los  | 025-0  |
| vicios.                              | 97     |
| ENTRETENIMIENTO III.                 | 107    |
| Método que debe emplear la Polí-     | er lab |
| tica para hacer un pueblo virtuoso,  | EDID - |
| y de las virtudes que debe cultivar  | reen   |
| principalmente.                      | 109    |
| Te la templanza.                     | 112    |
| ¶ Del amor al trabajo.               | 124    |
| ¶ Del amor á la gloria.              | 137    |
| ¶ Necesidad de la religion.          | 150    |
| ENTRETENIMIENTO IV.                  | 156    |
| ¶ Del amor á la patria.              | 158    |
| ¶ De la humanidad.                   | 162    |
| De las virtudes necesarias en una    |        |
| República para prevenir los daños    | A La   |
| con que puede ser amenazada por      | TI.    |
| las pasiones de sus vecinos.         | 182    |
|                                      | DAT I  |
| ENTRETENIMIENTO V. Y ÚLTIMO.         | 217    |
| ¶ De los medios que debe usar la Po- | 13     |
| lítica para reformar una República   | ad P   |
| cuyas costumbres están viciadas.     | 218    |
| ¶ Del uso que se puede hacer de las  | ON I   |
| pasiones                             | 228    |
| Diferentes enfermedades de los es-   |        |
| guettas de Phocion sobat 9 s         |        |

En la librería de Burguillos, casa nueva del Conde de Tepa, frente á S. Sebastian, se ballan las obras siguientes.

Compendio métrico Mitológico, en que se explica brevemente la historia de los Dioses falsos, para que los niños puedan entender el significado de varias estatuas, pinturas y poesías. Un tomo en 8.º á 5 rs. á la rústica y 7 en pasta.

La virtud en las Aulas, 6 el Estudiante virtuoso. Historia de un Niño, traducida del frances por E. M. H. A. Esta historia es de las leyendas mas útiles y entretenidas que pueden presentar los padres á sus hijos, y los maestros á sus discipulos. Contiene las acciones verdaderas de un Niño estudiante, que dotado de un natural vivo y fogoso, vino á calmar y ser el exemplar de sus condiscipulos de resultas de haber caido en un pozo por su viveza y travesura. Tiene todo el atractivo de una novela, por referirse unas acciones que en la edad de la puericia son verdaderamente maravillosas; y como por otra parte son acciones verdaderas, tiene tambien la recomendacion de la verdad, cuya autoridad habla al corazon, y le persuade de una manera irresistible. La doctrina es de las mas sólidas y juiciosas que pueden presentarse à la juventud, pues sin pararse en fruslerías y puerilidades, enseña á los niños que sin el cumplimiento de las obligaciones, y una exacta obediencia á los maestros no hay virtud christiana. Concluye con una carta en que se proponen otros modelos de virtud á toda clase de jovenes, hasta de Grandes y Principes, en el epitome de la vida del Duque de Borgoña, hermano de Luis XVII, Rey de Francia. Un tomo en 8.º á 11 rs. en pasta: obegree over shotob-seeingviso

svisos saludables de un Filósofo christiano, distribuidos para cada dia del mes, sacados de un manuscrito latino, cuyo título es: Christianæ philosophiæ medulla, opus asceticum, sobre el modelo de la obrita de Kempis, intitulada: Imitacion de Christo y desprecio del mundo, traducidos al castellano por el P. D. Francisco Vazquez, C. R. de S. Cavetano. Los asuntos que contiene son: De la soledad interior: De los socorros exteriores de la devocion: De las ventajas de una devocion só ida: De la pureza de corazon: De la humildad: Del justo y del pecador, ó reflexiones sobre aquellas palabras de la Escritura: El Señor sacó al justo por los caminos rectos, &c. De la muerte de los justos: sentimientos de piedad relativos á los principales artículos del capítulo precedente: Del pernicioso espíritu del mundo: De la providencia y de la resignacion en la voluntad de Dios: De los gustos y de los trabajos: De la virtud de la cruz: Del empleo del de las vanidades del mundo: De los errores y preocupaciones del mundo: De la suavidad y fuerza de la gracia.
Todo en esta obra es sentencia, luz y sentimientos piadosos. Por una parte se halla una devocion tierna, itustrada y sólida, sustentada con la lectura de los libros
santes y de los Padres de la Iglesia; y por otra se ven
exemplos penetrantes, pinturas vivas y enérgicas, expuestas muy á propósito segun las ocasiones, con el fuego,
fuerza, eficacia y piedad que inspira el zelo de un filósofo
verdaderamente christiano, y de un maestro experimentado, y hábil en formar dignos discípulos. En una palabra, viene á ser un compendio de la filosofia sublime
y sobrenatural de nuestra santa Religion. Un tomo en 8.º
con una estampa fina, alegórica, con su explicacion al

frente, á II rs. en pasta. De a loca esta e lo

Plano de la ciudad de Ferusalen y sus inmediaciones, como estaba en tiempo de nuestro Señor Jesuchristo, en el que se ven los lugares y edificios de que hace mencion la sagrada Escritura, y en que obró el Señor los principales misterios de nuestra Religion, como son el magnifico templo de Salomon ; el cenáculo donde se instituyó el Santísimo Sacramento; el camino y la puerta por donde entro Jesus triunfante el Domingo de Ramos; el huerto de Gethsemaní, en el que oró y le prendiéron la noche de su pasion; el camino y las calles por donde le conduxéron á los palacios de Anás, Cayfás, Herodes y Pilatos, y de allí al monte Calvario; donde cayó cargado con la cruz ; donde le diéron el Cireneo ; el santo sepulcro ; el de nuestra Señora; el lugar de la Ascension; donde obráron prodigios y padeciéron martirio muchos Santos, &c. &c. todo señalado con números, correspondientes á su explicacion, que es un tomo en 8.º el qual contiene la historia y excelencias de la ciudad desde su fundacion, la descripcion del Templo, y toda la pasion de nuestro Señor, de modo que cada uno puede formar un Via-Crucis en donde quiera que se halle; y al fin va añadido el Viage de Francisco Guerrero, que da razon de los actuales Santuarios de Tierra Santa. A 6 rs., y con la explicacion en pasta à 14. Tambien se vende sola la explicacion para los que tengan el mismo plano que se dió en tamaño mayor con la Biblia traducida por el Rmo. P. Felipe Scio, á 10 rs. en pasta.

Contemplacion de la vida de nuestro Señor Jesuchnisto, dispuesta por San Buenaventura para enseñar á las al-

mas devotas el modo de contemplar. Esta obra contiene la vida de Jesuchristo desde su concepcion hasta la venida del Espíritu Santo, y algunas moralidades, con una sencillez y uncion propia del Santo Doctor, y la distribuye en los dias de la semana : el lúnes y mártes , introduciéndose por las cosas que pudiéron acaecer en el cielo ántes de la encarnacion, trata de lo que se puede considerar de la vida de nuestra Señora ántes de la encarnacion de su Hijo: de la Encarnacion del Verbo; visitacion de la Vírgen á Santa Isabel; nacimiento de nuestro Señor; su Circuncision, &c. lo que hizo desde los doce años hasta los treinta; su ayuno, tentacion del diablo, y vuelta á su madre. El miércoles y juéves desde la declaracion del libro en la Sinagoga hasta la Pasion; muerte de San Juan Bautista; Transfiguracion del Señor; resurreccion de Lázaro; entrada en Jerusalen el Domingo de Ramos, y noche de la Cena. El viérnes y sábado, de la pasion de Jesuchristo, que refiere segun los quatro Evangelistas: la soledad de nuestra Señora, y el cántico de los Santos Padres en el limbo. Y el Domingo, de la gloriosa resurreccion, y de las apariciones á la Vírgen, á la Magdalena y á los discípulos : el cántico de los Santos Padres en el paraiso, y la Ascension y Venida del Espíritu Santo. Concluye con una carta de San Bernardo, llena de sentencias y consejos espirituales. Nueva edicion, corregida por el P. D. Francisco Vazquez, C. R. de S. Cayetano. Un tomo en 8.º á 10 rs. en pasta.

Catéchisme historique , contenant en abrégé l'Histoire sainte et la Doctrine Chrétienne, par Mr. l'Abbé Fleury, Prétre, Prieur d'Argenteuil, et Confesseur du Roy. Nueva edicion, corregida por un Frances profesor de su lengua. Todo el orbe christiano conoce esta obra. La historia elemental del antiguo y nuevo Testamento, y las verdades fundamentales de la religion estan acomodadas á la comprehension de toda clase de personas en los dos Catecismos que contiene: el pequeño para los niños, y el grande para los que ya tienen alguna instruccion. El estilo es claro, simple y de la mayor pureza, y por consiguiente de la mayor importancia para servir de lectura á los que poseen el idioma frances, y para los jóvenes que se dediquen á aprenderle. Esta edicion, hecha en Madrid, aventaja á las que hasta ahora se han conocido extrangeras tanto en la impresion y papel, como en la correccion, especialmente de los signos, que estan escrupulosamente determinados y observados para la mas pronta y sólida pronunciacion de los jóvenes que empiezan a aprender aquel idioma, á quienes proporciona la ventaja de estar distribuidos en lecciones los dos Catecismos.

Un tomo en 8.º á 12. rs. en pasta.

Directorio espiritual de los santos sacramentos de la Confesion y Comunion, y del santo sacrificio de la Misa, con exercicio de la Oracion y Meditacion que los acompaña : por el P. Luis de la Puente, de la Companía de Jesus. Este Directorio se divide en tres tratados. El primero trata de las excelencias, provechos y maravillosa eficacia del santo sacramento de la Penitencia: del llamamiento y auxílios de Dios para este acto: de la atricion y contricion: de las confesiones particular y general: de los tiempos oportunos de hacer una y otra: del exámen de los pecados que debe preceder; y de todo lo demas relativo al perfecto cumplimiento de tan grande obra, corroborándolo con: reflexiones y doctrinas las mas sublimes, y añadiendo siete meditaciones sobre los pecados, en quanto son contra la magestad de Dios y de Christo nuestro Salvador, para tener perfecta contricion. El 2.º trata de la comunion de la presencia de Christo nuestro Señor en el Santísimo Sacramento: como se encubre en él, y como se descubre por la fe, por la meditación, y por el gusto y fruto espiritual de la comunion. Pone en siete meditaciones todas las cosas que se encierran en el Santísimo Sacramento del altar: manifiesta los efectos y frutos de él, con siete consideraciones sobre las virtudes de Christo nuestro Señor en el Sacramento, y efectos que causa; y las razones, señales y reglas acerca de la devocion é inspiracion de Dios para comulgar con frequencia : expone los medios de disponerse perfectamente para comulgar: el origen de no medrar con la frequente comunion : el remedio de este mal: lo que se ha de hacer despues de comulgar; y perfecto modo de dar gracias. En el tercero trata del infinito valor del santo sacrificio de la Misa: su institucion: sus efectos y frutos: disposicion necesaria para decir y oir Misa, y lo santo y provechoso de esta devocion diaria: del modo como se ha de decir y oir Misa con perfeccion; y se declara el grande espíritu que está encerrado en cada parte de ella, anadiendo siete consideraciones sobre los misterios de la pasion, y otras siete con varios afectos de devocion para disponerse á decir bien Misa y comulgar, para los siete dias de la semana. Tres tomos en 8.º á 24 rs. en pergamino, y á 30 en pasta. Entretenimientos del corazon devoto con el santísimo Coactos de desagravio por las injurias hechas al Santísimo Sacramento, que deben decirse todos los primeros viérmes del mes; y Novena para la fiesta del Corazon de Jesus: por el P. Teodoro de Almeyda, Sacerdote de la Congregacion del Oratorio de S. Felipe Neri de Lisboa; y traducidos por el P. D. Francisco Vazquez, Prepósito de San Cayetano de esta Corte, y Lector de Teología. En este libro da á conocer el autor los tesoros de amor divino que tenemos en el Corazon de Jesus, que se nos da en el Santísimo Sacramento, como fuente de las gracias y misericordias, y como atractivo de nuestra confianza. Los entretenimientos unos son para buscar alivio y desahogo en las aflicciones que siente algunas veces el alma; y otros para desahogarse con el Señor en el mayor calor de la de-

vocion. Un tomo en 8.º á 10 rs. en pasta.

Direccion de la Confesion y Comunion para las almas cuidadosas de su salvacion, sacada de los manuscritos de San Francisco de Sales, con una tabla muy útil para los Confesores y penitentes: traducida del frances, y corregida en esta última impresion. Esta Direccion utilisima fué escrita para una Princesa que dirigia San Francisco de Sales. Túvola oculta esta alma dichosa como un tesoro inestimable entre los papeles de su Direccion espiritual. La muerte de esta Princesa hizo públicos los manuscritos reservados con que el Santo la enseñaba y dirigia. Al momento se imprimió en frances; y el Illmo. Sr. D. Die-I go de Roxas, Obispo de Calahorra y la Calzada, la mandó traducir en nuestro idioma con el deseo de que todas sus ovejas, y aun las de todo el mundo christiano, se aprovechasen de esta devotísima Direccion para confesar, comulgar y oir el santo Sacrificio de la Misa. Va añadido al fin el método de visitar fructuosamente á Jesus Sacramentado con motivo del Jubileo de Quarenta Horas, repartido en siete meditaciones de la sagrada pasion de Jesuchristo para cada dia de la semana. Un tomo en 12.º á 6. rs. en buena pasta: mud al set : De la hum: staq an aud

Prontuario de Testamentos y Contratos. Este es un compendio con muchas adiciones de la bien conocida obra que
escribió Don Josef Febrero, de cuya lectura carecen varios por su crecido volúmen y coste: y con este nuevo
Prontuario en forma de diálogo se facilita la instruccion
necesaria no solamente á Escribanos principantes y á los
que intenten serlo, sino á los Juristas, porque hallan recopiladas las especies para los casos que les ocurran: á los

Confesores para aconsejar á los penitentes cómo deben proceder en sus negocios temporales; y á toda clase de personas á quienes conviene saber cómo han de testar y contratar evitando equivocaciones, fraudes y pleytos. El tomo I.º trata de las disposiciones testamentarias, dotes, arras, capitulaciones matrimoniales, donaciones, promesas, préstamos, depósitos, empeños, hipotecas, fianzas, mancomunidad, cauciones, indemnidad, cartas de pago y finiquitos. El 2.º de censos; redencion de ellos, y especialmente de los perpetuos, arrendamientos, ventas, trueques, retractos y fundaciones, compañías, compromisos, poderes, cesiones, lastos, prohijaciones y otras escrituras, explicando el papel sellado que corresponde á cada una. Su Autor Don Juan Manuel Lopez Fando, Escribano del Número de la Villa de Madrid. A 16 rs. en

Entretenimientos de Focion sobre la conformidad y semejanza de la Moral con la Política: traducidos del griego de Nicocles y anotados por el Abate Mably, y del frances por Don Martin Fermin de Labiano, Presbitero, Doctor en sagrada Teología. Contiene los tratados siguientes: Idea general de la situación de Atenas y de la Grecia quando Focion instruyó á su discípulo Aristias: La Politica es l necesaria, y sus principios son invariables: La primera regla de la Poltifica es obedecer las leyes naturales: La autoridad que usurpan las pasiones, es el origen de los males de la sociedad: La Política debe sujetarlas al imperio de la razon: No hay virtud, por infima que parezca, que no contribuya á la felicidad de los hombres: Es el objeto principal de la Política arreglar las costumbres: No hay sin las buenas costumbres buen gobierno: Objeciones de Aristias, y respuestas de Focion: Las buenas costumbres reparan los vicios: Método que debe emplear la Política para hacer un pueblo virtuoso, y de las virtudes que debe cultivar principalmente: De la templanza: Del amor al trabajo y á la gloria: Necesidad de la religion: Del amor á la patria: De la humanidad: De las virtudes necesarias en una república para prevenir los daños con que puede ser amenazada por las pasiones de sus vecinos: De los medios que debe usar la Política para reformar una república, cuyas costumbres estan viciadas: Del uso que se puede hacer de las pasiones: Diferentes enfermedades de los estados. Un tomo en 8.º capiladas las especies para los casos que les ocuerans a los

Version parafrástica castellana del Oficio y Misa de la festividad del Santísimo Sucramento y su Octava, segun el Breviario y Misal Romano: por Don Josef Chueca y Mezquita, Doctor en Derechos, Catedrático de Propiedad de lengua latina de los Reales estudios de Zaragoza, y Fiscal general Eclesiástico del Arzobispado de la misma. En esta octava del Corpus se celebra lo mas sublime que la Iglesia tiene en sus misterios, pues sin nota de exceso se podrá decir que en este se contienen los mas principales, y que en ella es donde se anuncian como de Îleno las glorias del Señor, y se hace honroso recuerdo de las obligaciones con que nos ha estrechado á sí mismo. Se ha puesto en idioma castellano para ilustrar á los fieles. hacerles conocer la fuerza de aquel vínculo con que Dios quiere que se le unan, y promover su fervor para que lleguen al pie del altar venerando este misterio como víctimas coronadas, cuyos sacrificios seanaceptados por Dios. Un tomo en 8.º á 10 rs. en pasta.

a presion purage design agartelland det Colleto y delet de la Principle of the Committee of the Contract of V RESULT DESCRIPTION STORES CONTROL OF STORES TO behalden allactor en Derechon. Catalinalico de Pippiedad designated de les Reples estudios de Carantes, v Riseal general Aclesiastica del Arvabistiado de la sefente. En esta person del Corpus se celebra lo mas subliche que in twiesia tiene en sus misterios, tutes ou sola de exceso serpedad decir que en este su conclevan les mas princirales y raue en cha es conde se aquedan como de Hone las clories del Seffer, v. se bace bouress reconres de las obligaciones con que nos im estrechado à si mismo. Se ha patemoso idiotita castellano para illustrante los irriga. haceries coursest in fuerza de seuel vinculo con oue filos quiere que se le maan , y promover su fervor para oue liesuen al pie del altar venerando este misterio colho victiand according the sacrificion aceptados cor Dies. Us tome en 8. é 10 rs. en parts.

And the second s

The state of the s

property of the clar weighted the facility of the terms of the contractions of

THE RELEASE THE PROPERTY AND ADDRESS OF THE PARTY AND ADDRESS.

ALEXANDER DE LA CAMPANA DE LA

the first the second of the se

