

# DE LOS NOMBRES DE CHRISTO,

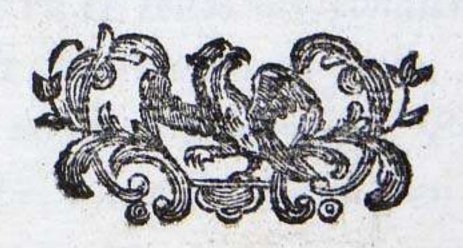
AÑADIDO JUNTAMENTE EL NOMBRE DE CORDERO,

POR EL M. Fr. LUIS DE LEON, de la Orden de San Agustin,

DIVIDIDO EN TRES LIBROS.

SEXTAIMPRESSION nuevamente corregida.

LIBRO TERCERO.

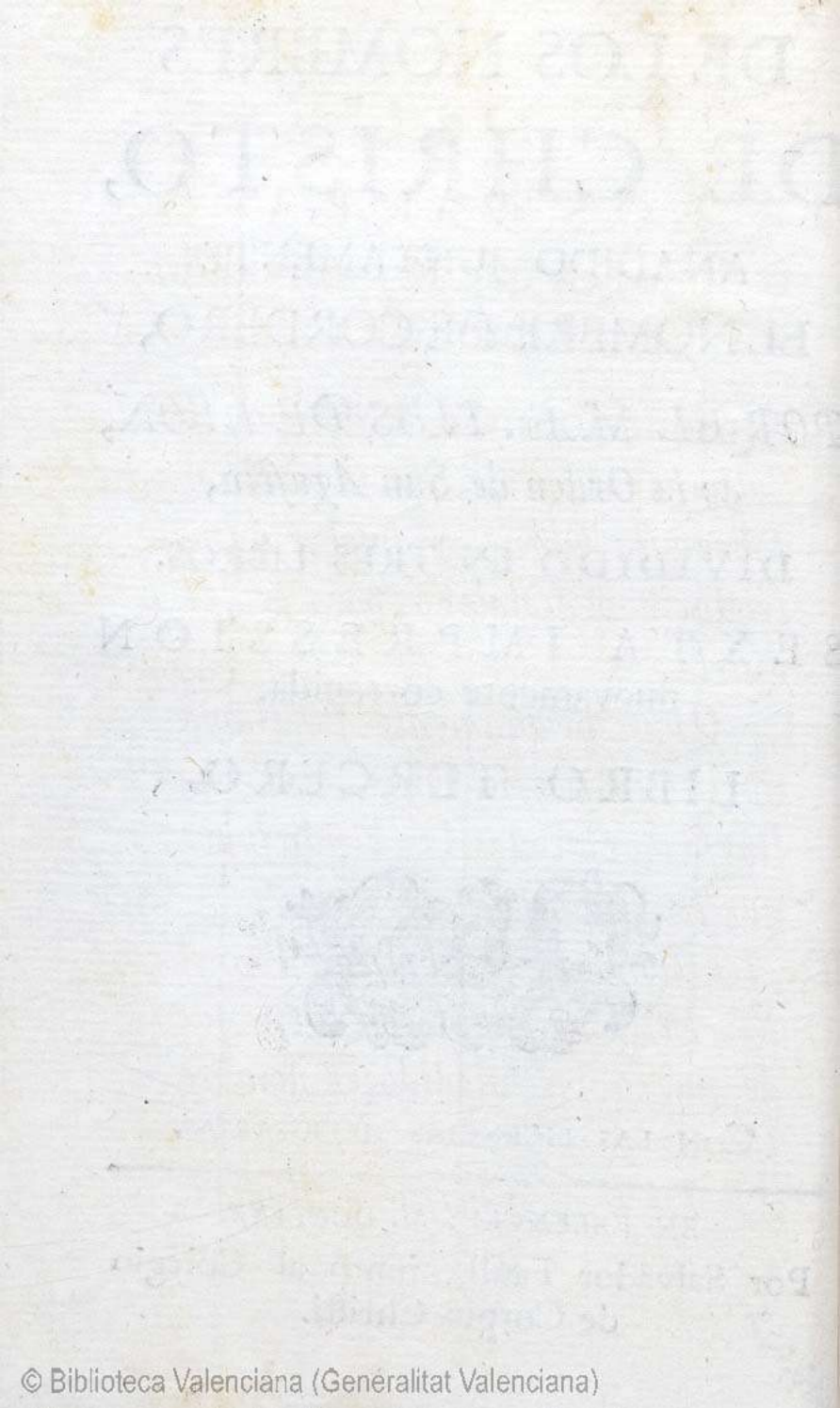


CON LAS LICENCIAS NECESSARIAS.

EN VALENCIA: M. DCC. LXX.

Por Salvador Fauli, junto al Colegio de Corpus Christi.

Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)



### INDICE

DE LOS PARRAFOS, ò titulos en que se ha dividido este Libro tercero.

Ntroduccion. Se da solucion à algunos reparos, que se hicieron sobre esta Obra; y buelve à introducir el Dialogo para proseguirla, pag. 1

§. I. Quan propiamente se llama Christo Hijo de Dios, sor hallarse en èl todas las condiciones que se requieren para serlo, 20.

De los nombres de Christo. Por el M. Fr. Luis de Leon, en que de nuevo va añadido el nombre Cordero.

S. II. De como Christo es llamado Cordero, y por què le conviene

ef-

este nombre,

§. III. Tratase del nombre el Amado, que se le dà à Christo en
la Sagrada Escritura; y explicanse las finezas de amor con que
los suyos le aman,

§. IV. Què significa, y còmo le conviene à solo Christo el nombre de
Jesus; y de como es su nombre
propio en quanto hombre,

237.

Tenucations to the light to be seen

oc state that the same and the same

### DEL MAESTRO

## FRAY LUIS DE LEON

EL LIBRO TERCERO

DE LOS NOMBRES de Christo.

A D. PEDRO PORTOCARRERO, Obispo de Cordova, y del Consejo de su Magestad, &c.

#### INTRODUCCION.

SE DA SOLUCION A ALGUNOS, reparos, que se hicieron sobre esta obra; y buelve à introducir el Dialogo para proseguirla.



E los dos libros passados, que publique, para provar en ellos lo que juzgava de aqueste escrivir, he entendido, Ilustrissimo Señor, que algunos han hablado

mucho, y por diferente manera. Porque Lib.III. A unos unos se maravillan, que un Theologo, de quien, como ellos dicen, esperavan algunos grandes tratados llenos de profundas questiones, aya salido à la fin con un libro en Romance. Otros dicen que no eran para Romance, las cosas que se tratan en estos libros, porque no son capaces dellas todos los que entienden Romance. Y otros ay que no los han querido leer, porque estan en su lengua: y dicen que si estuvieran en Latin, los leyeran. Y de aquellos que los leen ay algunos, que hallan novedad en mi estilo. Y otros que no quisieran Dialogos. Y otros que quisieran Capitulos, y que finalmente se llegaran mas à la manera de hablar vulgar, y ordinaria de todos, porque fueran para todos mas tratables, y mas comunes. Y porque juntamente con estos libros, publiquè una declaracion del capitulo ultimo de los Proverbios, que intitule, la perfecta Casada, no ha faltado quien diga, que no era de mi persona, ni de mi profession, decirles à las mugeres casadas lo que deven hacer. A los qua-

quales todos respondere, si son amigos, para que se desenganen, y si no lo son, para que no se contenten: à los unos porque es justo satisfacerlos, y à los otros porque gusten menos de no estar satisfechos: à aquellos, para que sepan lo que han decir: à estos, para que conozcan lo poco que nos danan sus dichos. Porque los que esperavan mayores cosas de mi, si las esperavan, porque me estiman en algo, yo les soy muy deudor; mas si porque tienen en poco, aquestas que he escrito, no crean, ni piensen, que en la Theologia, que llaman, se tratan ningunas, ni mayores, que las que tratamos aqui, ni mas dificultosas, ni menos sabidas, ni mas dignas de serlo. Y es engaño comun tener por facil, y de poca estima todo lo que se escrive en Romance, que ha nacido, de lo mal que usamos de nuestra lengua, no la empleando sino en cosas sin ser: ò de lo poco que entendemos della creyendo, que no es capaz, de lo que es de importancia: que lo uno es vicio: y lo otro engano, y todo ello falta nuestra, y no de la lengua, ni de los que se essuerzan à poner en ella, todo lo grave, y precioso, que en alguna de las otras se halla.

Assi que no piensen porque vèn Romance, que es de poca estima lo que se dice: mas al revès viendo lo que se dice, juzguen que puede ser de mucha estima, lo que se escrive en Romance, y no desprecien por la lengua las cosas, sino por ellas estimen la lengua, si acaso las vieron, porque es muy de creer, que, los que esto dicen, no las han visto, ni leìdo. Mas noticia tienen dellas, y mejor juicio hacen los segundos, que las quisieran ver en Latin, aunque no tienen mas razon que los primeros, en lo que piden, y quieren. Porque pregunto, por què las quieren mas en Latin? No diran que por entenderlas mejor, ni harà tan del latino ninguno, que professe entenderlo mas que à su lengua: ni es justo decir, que porque fueran entendidas de menos, por esso no las quisieran ver en Romance, porque es embidia no querer, que

que el bien sea comun à todos, y tanto

mas fea, quanto el bien es mejor.

Mas diran, que no lo dicen, sino por las cosas mismas, que siendo tan graves, piden lengua que no sea vulgar, para que la gravedad del decir, se conforme con la gravedad de las cosas. A lo qual se responde que una cosa es la forma del decir, y otra la lengua en que, lo que se escrive, se dice. En la forma del decir, la razon pide, que las palabras, y las cosas que se dicen por ellas sean conformes, y que lo humilde se diga con llaneza, y lo grande con estilo mas levantado, y lo grave con palabras, y con figuras quales convienen: mas en lo que toca à la lengua, no ay diferencia, ni son unas lenguas para decir unas cosas, sino en todas ay lugar para todas. Y esto mismo de que tratamos no se escriviera como devia, por solo escrivirse en Latin, si se escriviera vilmente: que las palabras no son graves por ser Latinas, sino por ser dichas como à la gravedad le conviene, ò sean Españolas, ò sean Fran-

Francesas. Que si porque à nuestra lengua la llamamos vulgar, se imaginan, que no podemos escrivir en ella sino vulgar, y baxamente, es grandissimo error: que Platon escriviò no vulgarmente, ni cosas vulgares en su lengua vulgar. Y no menores, ni menos levantadamente las escriviò Ciceron en la lengua que era vulgar en su tiempo. Y por decir lo que es mas vecino, à mi hecho, los Santos Basilio, y Chrisostomo, y Gregorio Nacianceno, y Cirilo, con toda la antiguedad de los Griegos en su lengua materna Griega, que quando ellos vivian la mamavan con la leche los niños, y la hablavan en la plaza las vendederas, escrivieron los misterios mas divinos de nuestra fé, y no dudaron de poner en su lengua, lo que sabian que no havia de ser entendido por muchos de los que entendian la lengua. Que otra razon en que estrivan, los que nos contradicen. Diciendo, que no son para todos los que saben Romance, estas cosas que yo escrivo en Romance. Como si todos los que

de los nombres de Christo.

saben Latin, quando yo las escriviera en Latin, se pudieran hacer capaces dellas? O como si todo lo que se escrive en Castellano fuesse entendido de todos los que saben Castellano, y lo leen? Porque cierto es que nuestra lengua, aunque poco cultivada por nuestra culpa, ay todavia cosas bien, ò mal escritas, que pertenecen al conocimiento de diversas artes, que los que no tienen noticia dellas, aunque las lean en Romance, no las entienden.

Mas à los que dicen que no leen aquestos mis libros por estar en Romance, y que en Latin los leyeran se les responde, que les deve poco su lengua, pues por ella aborrecen, lo que si estuviera en otra tuvieran por bueno. Y no sè yo de donde les nace el estar con ella tan mal, que ni ella lo merece, ni ellos saben tanto de la Latina, que no sepan mas de la suya, por poco que della sepan, como de hecho saben della poquissimo muchos. Y destos son los que dicen que no hablo en Romance, porque

no hablo desatadamente, y sin orden: y porque pongo en las palabras concierto, y las escojo, y les doy su lugar. Porque piensan que hablar Romance, es hablar como se habla en el vulgo, y no conocen, que el bien hablar no es comun sino negocio de particular juicio, ansi en lo que se dice, como en la manera, como se dice. Y negocio, que de las palabras que todos hablan elige las que convienen, y mira el sonido dellas, y aun cuenta à veces las letras, y las pesa, y las mide, y las compone, para que no solamente digan con claridad, lo que se pretende decir, sino tambien con armonia, y dulzura. Y si dicen que no es estilo para los humildes, y simples, entiendan, que assi como los simples tienen su gusto, assi los sabios, y los graves, y los naturalmente compuestos no se aplican bien à lo que se escrive mal, y sin orden: y consiessen que devemos tener cuenta con ellos, y señaladamente en las escrituras que son para ellos solos, como aquesta lo es.

Y si acaso dixeren que es novedad, yo confiesso que es nuevo, y camino no usado, por los que escriven en esta lengua, poner en ella numero, levantandola del descaimiento ordinario. El qual camino quise yo abrir, no por la presumpcion que tengo de mì, que sè bien la pequeñez de mis fuerzas, sino para que los que las tienen se animen à tratar de aqui adelante su lengua, como los sabios, y eloquentes passados, cuyas obraspor tantos siglos viven, trataron las suyas: y para que la igualen en esta parte, que le falta, con las lenguas niejores, à las quales, segun mi juicio, vence ella, en otras muchas virtudes. Y por el mismo fin quise escrivir en Dialogo, siguiendo en ello el exemplo de los escritores antiguos, assi sagrados como profanos, que mas grave, y mas eloquentemente escrivieron. Resta decir algo, à los que dicen que no fue de mi qualidad, ni de mi abito el escrivir del oficio de la Casada, que no lo dixeran si consideraran primero, que es oficio del sabio, antes que

que hable mirar bien lo que dice. Por- 11 que pudieran facilmente advertir, que el q Espiritu santo no tiene por ageno de su autoridad escrivirles à los Casados su oficio, y que yo en aquel libro lo que hago solamente es, poner las mismas palabras que Dios escrive, y declarar lo que por ellas les dice, que es propio oficio mio, à quien por titulo particular incumbe el declarar la Escritura. De mas de que del Theologo, y del Filosofo es, de- h cir à cada estado de personas las obligaciones que tienen. Y si no es del Frayle encargarse del govierno de las casas agenas, poniendo en ello sus manos, como no lo es sin duda ninguna, es propio del Frayle sabio, y del que enseña las Leyes de Dios, con la especulacion traer à luz, lo que deve cada uno hacer, y decirselo: que es lo que yo alli hago, y lo que hicieron muchos sabios, y santos. Cuyo exemplo, que he tenido por blanco, ansi en esto, como en lo demàs que me oponen, puede conmigo mas para seguir lo comenzado, que, para retraerme dello,

llo, aquestas imaginaciones, y dichos: que de mas de ser vanos, son de pocos, y quando fueran de muchos, el juicio solo de V.S. y su aprobacion, es de muy mayor peso que todos. Con el qual alentado, con buen animo proseguire lo que resta, que es lo que los de Marcelo hicieron, y platicaron despues, que sue lo que agora se sigue.

El dia que sucediò en que la Iglesia hace fiesta particular al Apostol San Pablo, levantandose Sabino mas temprano de lo acostumbrado, al romper del alva, saliò à la huerta, y de alli al campo, que està à la mano drecha della, àcia el camino que và à la Ciudad. Por donde aviendo andado un poco rezando, viò à Juliano, que descendia para èl de la cumbre de la cuesta, que como dicho he, sube junto à la casa. Y maravillandose dello, y saliendole al encuentro le dixo: No he sido yo, el que oy ha madrugado, que segun me parece, vos, Juliano, os aveis adelantado mucho mas, y no sè porque causa. Como el excesso en las cenas

nas suele quitar el sueño, respondiò Juliano, assi, Sabino, no he podido reposar esta noche, lleno de las cosas que oìmos ayer à Marcelo, que de mas de aver sido muchas, sueron tan altas, que mi entendimiento, por apoderarse dellas, apenas ha cerrado los ojos. Assi que verdad es, que os he ganado por la mano oy, porque mucho antes que amaneciesse ando por estas cuestas. Pues por què por las cuestas? replicò Sabino, no fuera mejor por la ribera del rio en tan calorosa noche? Parece, respondiò Juliano, que nuestro cuerpo naturalmente sigue el movimiento del Sol, que à esta hora se encumbra, y à la tarde se derrueca en la mar. Y assi es mas natural el subir à los altos por las mañanas, que el descender à los rios, à que la tarde es mejor.

Segun esso, respondiò Sabino, yo no tengo que ver con el Sol, que drecho me iva al rio, si no os viera. Deveis, dixo Juliano, de tener que ver con los peces. Ayer, dixo Sabino, decia yo que era paxaro. Los paxaros, y los peces, res-

pondiò Juliano, son de un mismo linage, y assi viene bien. Còmo de un linage mismo? dixo Sabino. Porque Moysen dice (1), respondiò Juliano, que criò Dios en el quinto dia del agua las aves, y los peces. Verdad es que lo dixe, dixo Sabino, mas bien dissimulan el parentesco, segun se parecen poco. Antes se parecen mucho, respondiò Juliano entonces, porque el nadar es como el bolar, y como el buelo corta el aire, assi el que nada hiende por el agua, y las aves, y los peces por la mayor parte nacen de huevos. Y si mirais bien las escamas en los peces son como las plumas en las aves, y los peces tienen tambien sus alas: y con ellas, y con la cola se goviernan quando nadan, como las aves quando buelan lo hacen. Mas las aves, dixo riendo Sabino, son por la mayor parte cantoras, y parleras, y los peces todos son mudos. Ordenò Dios essa diferencia, respondiò Juliano, en cosas de un mismo linage, para que entendamos los hombres, que si pode-

<sup>(1)</sup> Genef. 1.

demos hablar, devemos tambien poder, y saber callar. Y que conviene, que unos mismos seamos aves, y peces, mudos, y eloquentes, conforme à lo que el tiempo pidiere. El de ayer à lo menos, dixo Sabino, no sè si pedia, siendo tan caloroso, que se hablasse tanto, mas yo que lo pedì, sè que deseo algo mas. Mas? dice, y què uvo en aquel argumento, que Marcelo no le dixesse? En lo que se propuso, dixo Sabino, à mi parecer hablò Marcelo, como ninguno de los que yo he visto hablar: y aunque le conozco, como sabeis, y sè quanto se adelanta en ingenio, quando le pedì que hablasse, nunca esperè, que hablàra en la forma, y con la grandeza que hablò: mas lo mas que digo, es, no en los nombres de que tratò, sino en uno que dexò de tratar. Porque hablando de los nombres de Christo, no sè como no apuntò en su papel el nombre propio de Christo, que es Jesus, que de razon avia de ser, ò el principal, ò el primero. Razon teneis, respondiò Juliano, y serà justo que se cumpla essa falta, que

que de tal nombre, aun el sonido solo deleyta, y no es possible, sino que Marcelo, que en los demàs anduvo tan grande, tiene acerca deste nombre recogidas,

y advertidas muchas grandezas.

Mas què medio tendremos: que parece no buen comedimiento pedirselo, que estarà muy cansado, y con razon? El medio està en vuestra mano, Juliano, dixo Sabino luego. Còmo en mi mano? respondiò. Con hacer vos, dice Sabino, lo que no os parece justo que se pida à Marcelo, que estas cuestas, y esta vuestra madrugada tan grande, no son en balde sin duda. La causa sue, respondiò Juliano, la que dixe, y el fruto, el assentar en el entendimiento, y en la memoria, lo que oì con vos juntamente, y si fuera dello he pensado en otra cosa, no toca à esse nombre, que nunca adverti hasta agora en el olvido que del se tuvo ayer: mas atrevamonos, Sabino, à Marcelo, que, como dicen à los osados la fortuna. En buen hora, dixo Sabino. Y con esta determinacion ambos se bolvie-

6

vieron à la huerta, y en la casa supieron que no se havia levantado Marcelo, y entendiendo que reposava, y no le queriendo desassossegar se tornaron à la huerra, passeandose por ella por un buen espacio de tiempo, hasta que viendo que Marcelo no salia, y que el Sol iva bien alto, Sabino, con algun recelo de la salud de Marcelo, fue à su aposento, y Juliano con èl. Adonde entrados le hallaron que estava en la cama, y preguntandole si se detenia en ella por alguna mala disposicion que sintiesse, y respondiendoles èl, que solamente se sentia un poco cansado, y que en lo demás estava bueno. Sabino anadiò: Mucho me pesàra, Marcelo, que no fuera assi por tres cosas, por vos principalmente, y despues por mì, que os avia dado ocasion: y lo postrero, porque se nos desbaratava un concierto. Aqui Marcelo sonriendose un poco dixo: Què concierto, Sabino, aveis por caso hallado oy otro papel? No otro, dixo Sabino, mas en el de ayer he hallado que culparle, que entre los nombres

bres que puso, olvido el de Jesus, que es el propio de Christo, y assi es vuestro el suplir por èl. Y avemos concertado Juliano, y yo, que sea oy, por hacer con ello, en este dia suyo, fiesta à San Pablo, que sabeis quan devoto fue deste nombre: y las veces que en sus escritos le puso, hermoseandolos con el, como se hermosea el oro con los esmaltes, y con las perlas. Bueno es, respondio Marcelo, hacer concierto sin la parte, esse Santo nombre dexòle el papel no por olvido, sino por lo mucho que han escrito del algunas pesonas. Mas si os agrada, que se diga, à mi no me desagradarà oir lo que Juliano acerca del nos dixere, ni me parece mal el respeto de San Pablo, y de su dia, que Sabino decis. Ya esso està andado, respondiò al punto Sabino, y Juliano se escusa. Bien es que se escuse oy, dixo Marcelo, quien puso ayer su palabra, y no la cumpliò.

Aqui como Juliano dixesse, que no la avia cumplido, por no hacer agravio à las cosas, y como passassen acerca destab. III.

B to

to algunas demandas, y respuestas entre los dos, escusandose cada uno lo mas que podia. Dixo Sabino: Yo quiero ser juez en este pleyto, si me lo consentis, y y si os ofreceis à passar por lo que juzgàre. Yo consiento, dixo Juliano, y Marcelo dixo, que tambien consentia, aunque le tenia por algo sospechoso juez, y Sabino respondiò luego: Pues porque veais, Marcelo, quan igual soy. Yo os condeno à los dos, à vos que digais del nombre de Jesus, y à Juliano que diga de otro, è de otros nombres de Christo, que yo le senalare, ò que èl se escogiere. Rieronse mucho desto Juliano, y Marcelo, y diciendo que era fuerza obedecer al juez, assentaron, que caida la siesta en el soto como el dia passado, primero Juliano, y despues Marce lo dixessen. Y en lo que tocava à Juliano que dixesse del nombre que le agradasse mas. Y con esto se salieron fuera del apo sento Juliano, y Sabino, y Marcelo se levantò. Y despues de aver dado à Dios lo que el dia pedia, passaron hasta que fue

de los nombres de Christo. fue hora de comer en diversas razones, las mas de las quales fueron sobre lo que avia juzgado Sabino, de que se reia Marcelo mucho. Y assi llegada la hora, y aviendo dado su refeccion al cuerpo con templanza, y al animo con alegria moderada, poco despues Marcelo se recogiò à su aposento à passar la siesta, y Juliano se fue à tenerla entre los alamos que en la huerta avia, estanza fresca, y apacible: y Sabino, que no quiso escoger, ni lugar, ni reposo, como mas mozo, decia que advirtiò de Juliano, que todo el tiempo que estuvo en la alameda, que fue mas de dos horas, lo passò sin dormir, unas veces arrimado, y otras passeandose, y siempre metidos los ojos en el suelo, y pensando profundissimamente. Hasta que èl, pareciendole hora, despertò al uno de su pensamiento, y al otro de su reposo, y diciendoles que su oficio era no solo repartirles la obra, sino tambien apresurarlos à ella, y avisarlos del tiempo, ellos con èl, y en el barco se passaron ai soto, y al mismo lugar B 2 del

f.

1.

fe

Libro tercero del dia de antes. Adonde assentados, Juliano comenzò assi.

#### g. I.

QUAN PROPIAMENTE SE LLAMA Christo Hijo de Dios por ballarse en el todas las condiciones, que se requieren para serlo.

Ues me toca el hablar primero, y està en mi eleccion lo de que tengo de hablar, pareceme tratar de un nombre, que Christo tiene, demàs de los que ayer se dixeron dèl, y de otros muchos que no se han dicho, y este es nombre de Hijo, que assi se llama Christo por particular propiedad. Y si hablàra de mi voluntad, ò no hablàra delante de quien tan bien me conoce, buscara alguna manera, con que deshaciendo mi ingenio, y escusando mis faltas, y haciendome opinion de modestia ganàra vuestro favor. Mas pues esto no sirve, y vuestra atencion es qual las cosas lo piden, digamos

1

S

t

16

6

n

fe

ta

h

en buen punto, y con el favor que el Señor nos diere, esso mismo que èt nos ha dado à entender. Pues digo que este nombre de Hijo se le dan à Christo las divinas letras en muchos lugares. Y es tan comun nombre suyo en ellas, que por esta causa quasi no lo echamos de ver quando las leemos: con ser cosa de misterio, y digna de ser advertida.

Mas entre otros en el Psalmo setenta y uno, adonde debaxo de nombre de Salomon refiere David, y celebra muchas de las condiciones, y accidentes de Christo, le es dado este nombre: por manera encubierta, y elegante. Porque donde leemos (1): Y su nombre serà eternamente bendito: y delante del Sol durarà siempre su nombre. Por lo que decimos durar, ò perseverar, la palabra original, à quien estas responden, dice propiamente lo que en Castellano no se dice con una voz. Porque significa, el adquirir uno naciendo el sèr, y el nombre de Hijo, ò el ser hecho, y producido, y no en otra ma-

ne-

0

1-

le

os

e

)1

ni

)5

<sup>(1)</sup> Psalm. 71. v. 17.

<sup>©</sup> Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

nera que Hijo, por manera que dirà assi: Y antes que el Sol, le vendrà por nacimien. to el tener nombre de Hijo. En que David no solamente declara que es Hijo Christo, sino dice que su nombre es ser Hijo. Y no solamente dice, que se llama assi por averle sido puesto este nombre, sino que es nombre que le viene de nacimiento, y de linage, y de origen, ò, por mejor decir, que nace en èl, y con èl este nombre: y no solo que nace en èl agora, ò que naciò con èl al tiempo que naciò de la Virgen; sino que naciò con èl, aun quando no nacia el Sol, que es, decir, antes que fuesse el Sol, ò que fuessen los siglos. Y ciertamente San Pablo en la Epistola que escrive à los Hebreos, comparando à Christo con los Angeles, y con las demás criaturas, diferenciandole dellas, y aventajandole à todas, usa deste nombre de Hijo, y toma argumento del para moltrar, no solamenre que Christo es Hijo de Dios, sino que entre todos le es propio à èl este nombre. Porque dice desta

manera (1): Y bizole Dios tanto mayor que los Angeles, quanto por herencia alcanzo sobre ellos nombre diferente. Porque à qual de los Angeles dixo: Tu eres mi bijo, yo te engendre oy? En que se deve advertir, que segun lo que San Pablo dice. Christo no solamente se llama Hijo, sino como deciamos, se llama assi por herencia: y que es heredad suya, y como su legitima el ser llamado Hijo entre todos. Y que con ser assi que en la divina Escritura llama Dios à algunos hombres sus hijos, como à los Judios en Isaias, quando les dice (2): Engendrè bijos, y ensalcè, los que me despreciaron despues. Y en el otro Proseta que dice (3), llame à mi Hijo de Egipto. Y con ser tambien los Angeles nombrados hijos, como en el libro de Job (4), y en el libro de la creacion (5), y en otros muchos lugares: dice osadamente, y à boca llena San Pablo, y como cosa averiguada, y en que no puede aver duda, que Dios à ninguno sino à solo Christo lo llamò Mas Hijo suyo.

<sup>(1)</sup> Hebr. 1. v. 4. (2) Ifat. 1. v. 2.

<sup>(3)</sup> Osee 11.v.1. (4) Job. 1. (5) Genes.4.

Mas veamos este secreto, y procuremos, si possible fuere, entender, por què razon, ò razones entre tantas cosas, à quien les conviene este nombre, le es propio à Christo el ser, y llamarse Hijo: y veamos tambien què serà aquello, que dandole à Christo este nombre, nos ensena Dios à nosotros. Aqui Sabino, quanto à la naturaleza divina de Christo, dice, no parece, Juliano, gran secreto el por què Christo, y solo Christo se llama Hijo. Porque en la divinidad no hay mas de uno à quien le pueda convenir este nombre. Antes respondiò Juliano, lo oscuro, y lo hondo, y lo que no se puede alcanzar de aqueste secreto, es esso mismo, que Sabino decis. Conviene à saber. Còmo, ò por què manera, y razon, la persona Divina de Christo solo ella en la Divinidad es Hijo, y se llama assi, aviendo en la Divinidad la persona del Espiritu Santo, que procede del Padre tambien, y le es semejante no menos que el Hijo lo es. Y aunque muchos, como sabeis, se trabajan por dar desto razon, no sè yo agoagora si es razon de las que los hombres no pueden alcanzar, porque à la verdad es de las cosas que la sé reserva para sì sola. Mas no turbemos la orden, sino veamos primero, què es ser hijo, y sus condiciones quales son: y què cosas se le consiguen como anexas, y propias, y veremos luego como se halla esto en Christo, y las razones que ay en èl, para que sea llamado Hijo à boca llena entre todos.

Y quanto à lo primero, hijo, como sabeis, llamamos, no lo que es hecho de otro como quiera, sino lo que nace de la substancia de otro, semejante en la naturaleza al mismo de quien nace: y semejante assi, que el mismo nacer le hace semejante, y le pinta, como si dixessemos, de las colores, y figuras del padre, y passa en èl sus condiciones naturales. Por manera que el mismo ser engendrado, sea recibir un sèr, no como quiera, sino un ser retratado, y hecho à la imagen de otro. Y como en el arte el Pintor que retrata, en el hacer del retra-

trato mira al original, y por la obra del arte passa sus figuras en la imagen que hace: y no es otra cosa el hacer la imagen, sino el passar en ella las figuras originales, que se passan à ella por essa misma obra con que se forma, y se pinta; assi en lo natural el engendrar de los hijos, es hacer unos retratos vivos, que en la substancia de quien los engendra, su virtud secreta, como en materia, ò como en tabla dispuesta, los và figurando semejantes à su principio. Y esto es el hacerlos, el figurarlos, y el assemejarlos à sì. Mas como entre las cosas que son, aya unas de vida limitada, y otras que permanecen sin sin: las primeras ordenò la naturaleza que engendrassen, y tuviessen hijos para que en ellos, como en retratos suyos, y del todo semejantes à ellos lo corto de su vida se estendiesse, y lo limitado passasse adelante, y se perpetuassen en ellos, los que son perecederos en sì: mas en las segundas quando los tienen, ò las que dellas los tienen, el tenerlos, y el engendrarlos

n

P

C

e

aè

no se encamina, à que viva el que es padre en el hijo, sino à que se demuestre en èl, y parezca, y salga à luz, y se vea. Como en el Sol lo podemos ver, cuyo fruto, ò si lo avemos de decir assi, cuyo hijo es el rayo, que dèl sale, que es su misma qualidad, y substancia, y tan lucido, y tan eficaz como èl. En el qual rayo no vive el Sol, despues de aver muerto, ni se le diò, ni le produce èl para fin de que quedasse otro Sol en èl, quando el Sol pereciesse, porque el Sol no perece, mas sino se perpetua en èl, luce en èl, y resplandece, y se nos viene à los ojos: y assi le produce, no para vivir en èl, sino para mostrarse en èl, y para que comunicandole toda su luz veamos en el rayo, quien es el Sol. Y no solamente le veamos en el rayo, mas tambien le gocemos, y seamos particioneros de todas sus virtudes, y bienes. Por manera que el hijo es como un retrato vivo del padre, retratado por èl en su misma substancia, hecho en las cosas, que son eternas, y perpetuas para fin de que el padre salga à suera en el hijo, y apa-

rezca, y se comunique.

Y assi para que uno se diga, y sea hijo de otro conviene, lo primero, que sea de su misma substancia: lo segundo, que le sea en ella igual, y semejante del todo: lo tercero, que el mismo nacer le aya hecho assi semejante: lo quarto, que, ò substituya por su padre, quando faltare èl, ò si durare siempre, le represente siempre en sì, y le haga manisiesto, y le comunique con todos. A lo qual se consigue que ha de ser una voluntad, y un mismo querer el del padre, y del hijo: que su estudio del, y todo su oficio ha de ser emplearse en lo que es agradable à su padre, que no ha de hacer sino lo que su padre hace, porque si es diferente ya no lo es semejante, y por el mismo caso en aquello no es hijo: que siempre mire à èl, como à su dechado, no solo para figurarse dèl, sino para bolverle con amor, lo que recibiò con deleyte, y para enlazarse en un querer puro, y ardiente, y reciproco el hijo, y

el padre. Pues siendo esto assi, y en la forma que dicho avemos, como de hecho lo es, claramente se vè la razon, por què Christo entre todas las cosas es llamado Hijo de Dios à boca llena. Pues es manissesto, que concurren en solo èl todas las propiedades de hijo que he dicho, y que en ninguno otro concurren. Porque lo primero èl solo segun la parte divina, que en sì contiene, nace de la substancia de Dios, semejante por igualdad à aquel de quien nace, y semejante, porque el mismo nacer, y la misma forma, y manera como nace de Dios, le assemeja à Dios, y le figura como èl tan perfecta, y acabadamente, que le hace una misma cosa con èl. Como èl mismo lo dice (1): Yo, y el Padre somos una cosa, de que diremos despues mas copiosamente.

Pues segun la otra parte nuestra, que en sì tiene, ya que no es de la substancia de Dios, mas, como Marcelo ayer decia, parecese mucho à Dios, y es quasi otro

<sup>(1)</sup> Joan. 10. v. 30.

<sup>©</sup> Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

otro èl por razon de los infinitos tesoros de celestiales, y divinissimos bienes, que Dios en ella puso: por donde èl mismo decia (1): Felipe, quien à mi me vè, à mi Padre vè. Demàs desto, el fin para que las cosas eternas, si tienen hijo, le tienen, que es, para hacerse manisiestas en èl, y como si dixessemos, para resplandecer por èl en la vista de todos, Christo solo es el que lo puede poner por obra, y el que de hecho lo pone. Porque èl solo nos ha dado à conocer à su Padre, no solamente poniendo su noticia verdadera en nuestros entendimientos; sino tambien metiendo, y assentando en nuestras almas con suma eficacia sus condiciones de Dios, y sus manas, y su estilo, y virtudes. Segun la naturaleza divina hace este oficio, y segun que es hombre, sirviò, y sirve en este ministerio à su Padre, que en ambas naturalezas es voz, que le manifiesta, y rayo de luz que le descubre, y testimonio, que le saca à luz, y imagen, y retrato, que nos le pone en los ojos. En

<sup>(1)</sup> joan. 14. v. 9.

En quanto Dios, escrive San Pablo dèl(1), que es resplandor de gloria, y figura de su Padre, y de su substancia. En quanto hombre dice el mismo de sì (2): ro para esto vine al mundo, para dar testimonio de la verdad. Y en otra parte tambien (3): Padre, manifeste à los hombres tu nombre. Y conforme à esto es lo que San Juan escrive del (4): Al Padre nadie le viò jamàs, el Unigenito, que està en su seno, esse es el que nos diò nuevas dèl. Y como Christo es Hijo de Dios solo, y singular en lo que avemos dicho hasta agora: assi mismo lo es en lo que resta, y se sigue. Porque èl solo segun ambas naturalezas, es de una voluntad, y querer con èl mismo. No dice èl de sì (5)? Mi mantenimiento es el hacer la voluntad, de mi Padre. Y David del en el Psalmo (6): En la cabeza del libro està escrito de mì, que bago tu voluntad, y que tu ley reside en medio de mis entrañas? Y en el huerto combatido de todas partes

<sup>(1)</sup> Heb. 1. v. 3. (2) Joan. 8. v. 18.

<sup>(3)</sup> Joan. 17. v. 6. (4) Joan. 1. v. 18.

<sup>(5)</sup> Joan. 4. v. 34. (6) Psalm. 39. v. 8.

tes què dice (1)? No lo que me pide el deseo, sino lo que tu quieres, esso, Señor, se baga. Y por la misma manera siempre haze, y siempre hizo solamente aquello que viò hacer à su Padre. No puede el bijo, dice (2), hacer de si mismo ninguna cosa mas de lo que vè que su padre bace. Y en otra parte (3): Mi doctrina no es mi doctrina, sino de aquel que me embia. Su Padre reposa en èl con un agradable descanso: y èl se retorna todo à su Padre con una increible dulzura, y van, y vienen del uno al otro llamas de amor ardientes, y deleytosas. Dice el Padre (4): Este es mi querido Hijo en quien me satisfago, y descanso. Dice el Hijo (5): Padre, yo te he manifestado sobre la tierra, ea perficionado he la obra que me encomendaste que hiciesse.

Y si el amor es obrar, y si en la obediencia del que ama à quien ama, se hace cierta prueva de la verdad del amor, quanto amò à su Padre quien assi le obe-

de-

(5) Joan. 17. v. 6.

Matth. 26. v. 39. (2) Joan. 5. v. 19.

<sup>(3)</sup> Joan. 7. v. 16. (4) Matth. 3. v. 17.

deciò como Christo? Obedeciòle, dice (1), basta la muerte, y hasta la muerte de Cruz, que es decir, no solamente que muriò por obedecer, sino que por servir à la obediencia, el que es fuente de vida, diò en sì entrada à la muerte, y hallò manera para morir, el que morir no podia, y que se hizo hombre mortal siendo Dios, y que siendo hombre libre de toda culpa, y por la misma razon ageno de la pena de la muerte, se vistio de todos nuestros pecados, para padecer muerte por ellos, que puso en carcel su valor, y poder, para que le pudiessen prender sus contrarios: que se desamparò, si se puede decir, à sì mismo, para que la muerte cortasse el lazo, que anudava su vida. Y porque, ni podia morir Dios, ni al hombre se le devia muerte, sino en pena de culpa, ni el alma que vivia de · la vista de Dios, segun consequencia natural podia dar vida à su cuerpo, se hizo hombre, se cargò de las culpas del hombre, puso estanco à su gloria, para Lib. III. que

<sup>(1)</sup> Filip. 2. v. 8.

que no passasse los limites de su alma, ni se derramasse à su cuerpo, essentandole de la muerte, hizo maravillosos ingenios, solo para sujetarse al morir, y todo por obedecer à su Padre: del qual èl solo con justissima razon es llamado Hijo entre todas las cosas, porque el solo le iguala, y le demuestra, y le hace conocido, è ilustre, y le ama, y le remedia, y le sigue, y le respeta, y le complace, y obedece tan enteramente quanto es justo que el Padre sea obedecido, y amado. Aquesto quede dicho en comun, mas decendamos agora à otras mas particulares razo-

Tiene nombre de Hijo Christo, porque el Hijo nace, y porque le es à Christo tan propio, y como si dixessemos, tan de su gusto el nacer, que solo èl nace por cinco diferentes maneras todas maravillosas, y singulares. Nace segun la divinidad eternamente del Padre. Naciò de la Madre Virgen segun la naturaleza humana temporalmente. El resucitar despues de muerto à nueva, y gloriosa vida

da para mas no morir, fue otro nacer. Nace en cierta manera en la hostia, quantas veces en el altar los Sacerdotes consagran aquel pan en su cuerpo. Y ultimamente nace, y crece en nosotros mismos, siempre que nos santifica, y renueva. Y digamos por su orden de cada uno destos nacimientos por sì. Grande tela, dixo al punto Sabino, me parece, Juliano, que urdis, y si no me engaño maravillosas cosas se nos aparejan. Maravillosas son sin duda, las que se encierran en lo que agora propuse, respondiò Juliano, mas quien las podrà sacar todas à luz? Y en caso que alguno pueda, conocido teneis, Sabino, que yo no serè. De la grandeza de Marcelo, si vos fuerades buen juez, era propiamente aqueste argumento. Dexad, dixo Sabino, à Marcelo agora, que ayer le cansamos, y oy se cansarà. Y vos no sois tan pobre, de lo que Marcelo con tanta ventaja tiene, que os sea necessaria su ayuda. Marcelo entonces dixo sonriendose: Oy el mandar es de Sabino, y nuestro el obedecer, seguid, Ju-C2

liano, su voluntad, que el descanso que me ordena à mì le recibo, no tanto en callar yo, como en oìros à vos. Yo la seguirè, dixo, y tornò luego à callar, y deteniendose un poco, comenzò à decir assi.

Christo Dios nace de Dios, y es verdadera, y propiamente Hijo suyo. Y ansi en la manera del nacer, como en lo que recibe naciendo, como en todas las circunstancias del nacimiento ay infinitas cosas de consideracion admirable. Porque aunque parecerà à alguno, como à los infieles parece, que à Dios, siendo como es en el vivir eterno, y en la perfeccion infinito, y cabal en sì mismo, ni le era necessario el tener Hijo, ni menos le convenia engendrarlo; pero considerando por otra parte, como es la verdad, que la esterilidad es un genero de flaqueza, y pobreza, y que por la misma causa, lo rico, y lo perfecto, y lo abundante, y lo poderoso, y lo bueno conforme à derecha razon anda siempre junto con lo fecundo, se vè luego que Dios es fecundifdissimo, pues es no solamente rico, y poderoso; sino tesoro infinito de toda la riqueza, y poder, ò por mejor decir, la misma bondad, y poderio, y riqueza infinita. De manera que por ser Dios tan cabal, y tan grande, es necessario que sea fecundo, y que engendre, porque la soledad era cosa tristissima. Y porque Dios es sumamente perfecto en todo quanto es, sue menester, que la manera como engendra, y pone en execucion la infinita fecundidad que en sì tiene fuesse sumamente persecta, de arte que no solo careciesse de faltas, sino tambien se aventajasse à todas las otras cosas que engendran, con ventajas que no se pudiessen taffar.

Porque lo primero es assi, que Dios para engendrar à su Hijo no usa de tercero de quien lo engendre con su virtud, como acontece en los hombres: mas engendralo de sì mismo, y producelo de su misma substancia, con la fuerza de su fecundidad esicaz. Y porque es infinitamente secundo èl mismo, como si dixes-

semos, se es el padre, y la madre. Y assi para que lo entendiessemos en la manera que los hombres podemos, que entendemos solamente lo que el cuerpo nos pinta, la Sagrada Escritura le atribuye vientre à Dios, y dice en ella èl à su Hijo en el Psalmo, segun la letra Latina (1): Del vientre antes que naciesse el lucero, yo te engendrè. Para que assi como en llamarle Padre la Divina Escritura nos dice, que es su virtud la que engendra: assi, ni mas, ni menos en decir que le engendra en su vientre, nos enseña, que lo engendra de su substancia misma: y que èl basta solo para producir este bien. Lo otro no aparta Dios de sì lo que engendra, que esso es imperfeccion de los que engendran assi, porque no pueden poner toda su semejanza en lo que de sì producen, y assi es otro lo que engendran, y el hombre aunque engendra hombre, engendra otro hombre apartado de sì: que dado que se le parece, y allega en algunas cosas, en otras se le diferencia,

y

<sup>(1)</sup> Pfalm. 109. v. 3.

y desvia: y al fin se aparta, y divide, y dessemeja, porque la division es ramo de dessemejanza, y principio de dissension, y desconformidad. Por donde assi como fue necessario que Dios tuviesse Hijo: porque la soledad no es buena, assi convino tambien, que el Hijo no estuviesse fuera del Padre, porque la division, y apartamiento, es negocio peligroso, y ocasionado. Y porque en la verdad el Hijo que es Dios, no podia quedar sino en el seno, y como si dixessemos en las entrañas de Dios, porque la divinidad forzosamente es una, y no se aparta, ni divide. Y assi dice Christo de sì (1): Que èl està en su Padre, y su Padre en èl. Y San Juan dice del mismo (2): que està siempre en el seno de su Padre. Por manera que es Hijo engendrado, y està en el seno del que lo engendra. En que por ser Hijo engendrado se concluye, que no es la misma persona del Padre que le engendrò, sino otra, y distinta persona, y por estar en el seno dèl, se convence, que no tie-

ne

<sup>(1)</sup> Joan. 10. v. 38. (2) Joan. 1. y. 18.

ne diferente naturaleza del, ni distinta. Y assi el Padre, y el Hijo son distintos en personas para compañia, y uno en essencia de divinidad, para descanso, y concordia.

Lo tercero, aquesta generacion, y nacimiento, no se hace partidamente, ni poco à poco, ni es cosa que se hizo una vez, y quedò hecha, y no se hace despues; sino, por quanto es en sì limitado todo lo que se comienza, y acaba, y lo que es Dios no tiene limite, desde toda la eternidad el Hijo ha nacido del Padre, y eternamente està naciendo, y siempre nace todo, y perfecto, y tan grande como es grande su Padre: por donde à este nacimiento, que es uno, la Sagrada Escritura le dà nombre de muchos. Como es lo que escrive Miqueas, y dice (1): De tì Belen me saldrà Capitan para ser Rey en Israel, y sus manantiales desde ya antes, desde los dias de la eternidad. Sus manantiales, dice, porque manò, y mana, y manarà; ò por mejor decir, porque es

un

<sup>(1)</sup> Mich. 5. v. 2.

un manantial, que siempre manò, y que mana siempre. Y assi parecen muchos, siendo uno, y sencillo, que siempre es todo, y que nunca se comienza, ni nunca se acaba. Lo otro en esta generacion no se mezcla passion alguna, ni cosa que perturbe la serenidad del juicio, antes se celebra toda con pureza, y luz, y sencillez. Y es como un manar de una fuente, y como una luz, que sale con suavidad del cuerpo que luce. Y como un olor, que sin alterarse espiran de sì las rosas. Por lo qual la Escritura dice deste divino Hijo, en una parte (1): Es un vapor de la virtud de Dios, y una emanacion de la claridad del todo poderoso limpia, y sincera. Y en otra (2): Yo soy como canal de agua perpetua, como regadera, que saliò del rio: como arroyo, que sale del Paraiso. De arte que aqui no se turba el animo, ni el entendimiento se anubla.

Antes (y sea lo quinto) el entendimiento de Dios espejado, y clarissimo es el que la celebra, como los Santos anti-

guos

<sup>(1)</sup> Sap. 7. v. 25. (2) Eccl. 24. v. 41.

<sup>©</sup> Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

guos lo dicen expressamente, y como las sagradas letras lo dan bien à entender. Porque Dios entiende, por quanto todo èl es mente, y entendimiento, y se entiende à si mismo, porque en èl solo se emplea su entendimiento como deve. Y entendiendose à sì, y siendole natural, por ser suma bondad, el apetecer la comunicacion de sus bienes, vè todos sus bienes que son infinitos, y vè, y comprehende, segun que formas los puede comunicar, que son tambien infinitas, y de sì, y de todo esto que vè en sì dice una palabra, que lo declara; esto es, forma, y dibuja en sì mismo una imagen viva, en la qual pone à sì, y à todo lo que vè en sì, assi como lo vè menuda, y distintamente: y passa en ella su misma naturaleza entendida, y cotejada entre sì misma, y considerada en todas aquellas maneras, que comunicarse puede, y como si dixessemos, conferida, y comparada con todo lo que della puede salir. Y esta imagen producida en esta forma es su Hijo. Porque como un grande Pintor,

The state of the s

si quisiesse hacer una imagen suya que lo retratasse, bolveria los ojos à si mismo primero, y pondria en su entendimiento à sì mismo, y entendiendose menudamente, se dibuxaria alli primero que en la tabla, y mas vivamente que en ella, y este dibuxo suyo, hecho, como decimos, en el entendimiento, y por èl, serìa como un otro Pintor, y si le pudiesse dar vida seria un otro Pintor de hecho, producido del primero, que tendria en sì todo lo que el primero tiene, y lo mismo que el primero tiene, pero allegado, y hecho vecino al arte, y à la imagen de fuera: assi Dios que necessariamente se entiende, y que apetece el pintarse, desde que se entiende, que es desde toda su eternidad, se pinta, y se dibuxa en sì mismo: y despues quando le place se retrata de fuera. Aquella imagen es el Hijo: el retrato que despues hace fuera de sì, son las criaturas, alsi cada una dellas, como todas allegadas, y juntas. Las quales comparadas con la figura que produxo Dios en sì, y con la imagen del arte, fon

son como sombras oscuras, y como par estes por extremo pequeñas, y como cosas muertas en comparacion de la vida.

Y como (insistiendo todavia en el exemplo, que he dicho) si comparamos el retrato que de si pinta en la tabla el Pintor, con el que dibuxò primero en sì mismo, aquel es una tabla tosca, y unas colores de tierra, y unas rayas, y apariencias vanas, que carecen de ser en lo secreto, y este si es vivo como diximos, es un otro Pintor: assi toda esta criatura es una ligera vislumbre, y una cosa vana, y mas de apariencia, que de substancia en comparacion de aquella viva, y expressa, y persecta imagen de Dios, y por esta razon, todo lo que en este mundo inferior nace, y se muere, y todo lo que en el Cielo se muda, y corriendo siempre en torno, nunca permanece en un sèr, en esta imagen de Dios tiene su sèr sin mudanza, y su vida sin muerte, y es en ella de veras, lo que en sì mismo es quasi de burlas. Porque el sèr, que alli las cosas tienen, es verdadero, y macizo, porque

es el mismo de Dios: mas el que tienen en sì es trefe, y valadì, y como decimos en comparacion de aquel es sombra de sèr. Por donde ella misma dice de sì (1): En mi està la manida de la vida, y de la verdad: en mi toda la esperanza de la vida, y de la virtud. En diciendo que està toda la vida en ella, manifiesta que tiene ella en sì el sèr de las cosas, y diciendo que està la verdad, dice la ventaja que el sèr de las cosas, que tiene, hace, al que ellas mismas tenen en sì mismas, que aquel es verdad, y èste en su comparacion es engaño. Y para la misma ventaja dice tambien (2): Yo moro en las alturas, y me assiento sobre la coluna de nube; como Cedro del Libano me empinè, y como en el monte Sion el Ciprès: ensalcème como la palma de Cades, y como los rosales de fericò: como la oliva vistosa en los campos, y como el Platano à las corrientes del agua. Y San Juan dice della en el capitulo primero de su Evangelio (3): Que todo lo hecho, era

<sup>(</sup>I) Eccl. 24. v. 25. (2) Eccl. 24. v. 7.0 17.

<sup>(3)</sup> Joan. I. v. 4.

era vida en el Verbo, en que dice dos cosas, que estava en esta imagen lo criado todo, y que como en ella estava, no solamente vivia, como en sì vive, sino que era la vida misma.

Y por la misma razon aquesta viva imagen es sabiduria puramente, porque es todo lo que sabe de si Dios, que es el perfecto saber, y porque es el dechado, y como si dixessemos el modelo de quanto Dios hacer sabe, y porque es la orden, y la proporcion, y la medida, y la decencia, y la compostura, y la armonia, y limite, y el propio sèr, y razon de todo lo que Dios hace, y puede: por lo qual San Juan en el principio de su Evangelio, le llama loyos por nombre, que como sabeis es palabra Griega, que significa todo aquesto que he dicho. Y por consiguiente aquesta imagen puso las manos en todo, quando Dios lo criò no solamente porque era ella el dechado à quien mirava el Padre, quando hizo à las criaturas, sino porque era dechado vivo, y obrador, y que ponia en execu-

cion

cion el oficio mismo que tiene. Que, aunque tornemos al exemplo que he puesto otra, y tercera vez, si la imagen que el Pintor dibuxò en sì de sì mismo tuviesse sèr que viviesse, y si fuesse substancia capaz de razon, quando el Pintor se quisiesse retratar en la tabla, claro es que no solamente menearia el Pintor la mano mirando à su imagen, mas ella misma por sì misma le regiria el pincel, y se passaria ella à sì misma en la tabla. Pues assi San Pablo dice (1) de aquesta imagen divina: que bizo el Padre por ella los siglos. Y ella què dice (2)? To sali de la boca del alto, engendrada primero que criatura ninguna: yo bice que naciesse en el Cielo la luz, que nunca se apaga: y como niebla me estendi por toda la tierra.

Y, ni mas, ni menos de aquesto se vè con quanta razon esta imagen es llamada Hijo, y Hijo por excelencia, y solo Hijo entre todas las cosas. Hijo porque procede, como dicho es, del entendimiento del Padre, y es la misma naturaleza, y sub-

<sup>(1)</sup> Hebr. I. v. I. (2) Eccl. 24. v. 5.

<sup>©</sup> Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

substancia del Padre expressada, y viva con la misma vida de Dios. Hijo por excelencia, no solamente porque es el primero, y el mejor de los hijos de Dios, sino porque es el que mas iguala à su Padre entre todos. Hijo solo, porque èl solo representa enteramente à su Padre, y porque todas las criaturas, que hace Dios cada una por sì, en este Hijo las pariò, como si digamos, primero todas mejoradas, y juntas, y assi èl solo es el parto de Dios cabal, y perfecto, y todo lo demàs que Dios hace, naciò primero en este su Hijo. Y de la manera que lo que en las criaturas tiene nombre de padre, y de primera origen, y de primero principio, lo tiene segun que el Padre del Cielo se comunica con èl, y la paternidad criada es una comunicacion de la paternidad eternal, como el Apostol lo significa, do dice: (1) De quien se deriva toda la paternidad de la tierra, y del Cielo: por la misma manera quanto en lo criado es, y se llama Hijo de Dios, de aqueste Hi-

<sup>(1)</sup> Ephes. 3. v. 15.

Hijo le viene que lo sea, porque en èl naciò todo primero, y por esso nace en sì mismo despues, porque naciò eternamen-

te primero en èl.

Que dice acerca desto San Pablo (1): Es imagen de Dios invisible, primogenito de todas las criaturas, porque todas se produxeron por el, assi las de los Cielos, como las de la tierra, las visibles, y las invisibles. Dice que es imagen de Dios, para que se entienda que es igual à èl, y Dios como èl. Y, porque considereis el ingenio del Apostol San Pablo, y el acuerdo con que pone las palabras que pone, y como las ordena, y las trava entre sì, dice que esta imagen, es imagen de Dios invisible: para dar à entender, que Dios que no se vè, por esta imagen se muestra, y que su oficio della es, segun que deciamos sacar à luz, y poner en los ojos publicos, lo que se encubre sin ella. Y porque dice que era imagen, anade, que es engendrado, porque, como està dicho, siempre lo engendrado es muy semejante. Y Lib.III. D di-

<sup>(</sup>I) Colos. 1. v. 15.

dice que es engendrado primero, que es primogenito, no solo para decir, que antecede en tiempo el que es eterno en nacer, sino para decir que es el original universal engendrado, y como la idea eternamente nacida, de todo lo que puede, por el discurso de los tiempos nacer, y el padron vivo de todo, y el que tiene en sì, y el que deriva de sì à todas las cosas su nacimiento, y origen. Y assi porque dice esto anade luego, à proposito dello, y para declararlo mejor. Porque en èl se produxeron todas las cosas, assi las de los Cielos, como las de la tierra: las visibles, y las invisibles. En èl, dice, que quiere decir en èl, y por èl, en èl primero, y originalmente, y por èl despues como por maestro, y artifice. Assi que comparandolo con todas las criaturas, èl solo sobre todas es hijo: y comparandolo con la tercera persona de la Trinidad, el Espiritu Santo. Sola esta imagen, es la que se llama Hijo con propiedad, y verdad. Porque aunque el Espiritu Santo sea Dios como el Padre, y ten-

ga en sì la misma divinidad, y essencia que èl tiene, sin que en ninguna cosa della se diferencie, ni dessemeje dèl; pero no la tiene como imagen, y retrato del Padre, sino como inclinacion à èl, y como abrazo suyo: y assi aunque sea semejante, no es semejanza, segun su relacion particular, y propia: ni su manera de proceder tiene por blanco el hacer semejante, y por la misma razon no es engendrado, ni es hijo. Quiero decir, que como yo me puedo entender à mi mismo, y me puedo amar despues de entendido: y como del entenderme à mì, nace en mì una imagen de mì, y del amarme se hace tambien en mi un peso que me lleva à mi mismo, y una inclinacion à mì que se abraza conmigo: assi Dios desde su eternidad se entiende, y se ama, y entendiendose, como diximos, y comprehendiendo todo lo que su infinita fecundidad comprehende, engendra en sì una imagen viva de todo aquello que entiende, y de la misma manera, amandose à sì mismo, y abrazando en sì à todo quanto D 2 en

en sì entiende, produce en sì una inclinacion à todo lo que ama assi, y produce, como dicho avemos, un abrazo de todo ello.

Mas diferimos en esto, que en mi esta imagen, y esta inclinacion, son unos accidentes sin vida, y sin substancia; mas en Dios, à quien no puede advenir por accidente ninguna cosa, y en quien todo lo que es, es divinidad, y substancia, esta imagen es viva, y es Dios, y esta inclinacion, ò abrazo que decimos, es abrazo vivo, y que està sobre sì. Aquella imagen es hijo, porque es imagen, y esta inclinacion no es hijo, porque no es imagen, sino espiritu, porque es inclinacion puramente: y estas tres Personas, Padre, è Hijo, y Espiritu Santo, son Dios, y un mismo Dios: porque ay en todos tres una naturaleza divina sola, en el Padre de suyo, en el Hijo recibida del Padre, en el Espiritu recibida del Padre, y del Hijo. Por manera que esta unica naturaleza divina en el Padre està como fuente, y original, y en el Hijo como en retrato de sì misma, y en el Espiritu como en inclinacion àcia sì. Y en un cuerpo como si dixessemos, y en un bulto de luz, reverberando ella en sì misma por inefable, y diferente manera resplandecen tres cercos. O Sol, inmenso, y clarissimo. Y porque dixe, Sabino, Sol, ninguna de las cosas visibles nos representa mas claramente que el Sol, las condiciones de la naturaleza de Dios, y de esta su generacion que decimos. Porque assi como el Sol es un cuerpo de luz que se derrama por todo: assi la naturaleza de Dios inmensa, se estiende por todas las cosas. Y assi como el Sol alumbrando hace que se vean las cosas que las tinieblas encubren, y que puestas en oscuridad parece no ser: assi la virtud de Dios aplicandose, trae del no ser, à la luz del ser, à las cosas. Y assi como el Sol de suyo se nos viene à los ojos, y quanto de su parte es, nunca se asconde, porque es èl la luz, y la manifestacion de todo lo que se manisiesta, y se vè : assi Dios siempre se nos pone delante, y se nos entra por nuestras puertas, si nosotros no le cerramos la puerta, y lanza rayos de claridad por qualquiera resquicio que halle. Y como al Sol juntamente le vemos, y no le podemos mirar, vemosse, porque en todas las cosas que vemos, miramos su luz, no le podemos mirar, porque si ponemos en èl los ojos los encandila: assi de Dios podemos decir que es claro, y oscuro, oculto, y manisiesto. Porque à èl en si no le vemos, y si alzamos el entendimiento à mirarle nos ciega, y vemosse en todas las cosas que hace, porque en todas ellas resplandece su luz.

Y porque quiero llegar esta comparacion à su sin. Assi como el Sol parece una suente que mana, y que lanza claridad de continuo, con tanta priessa, y agonia que parece que no se dà à manos: assi Dios infinita bondad, està siempre como bullendo por hacernos bien, y embiando, como à borbollones bienes de sì sin parar, ni cessar. Y para venir à lo que es propio de agora. Assi como el

Sol engendra su rayo (que todo este bulto de resplandor, y de luz que baña el Cielo, y la tierra un rayo solo es, que embia de sì todo el Sol) assi Dios engendra un solo Hijo de sì, que reyna, y se estiende por todo. Y como este rayo del Sol, que digo, tiene en sì toda la luz que el Sol tiene, y essa misma luz que tiene el Sol, y assi su imagen del Sol es su rayo: assi el Hijo que nace de Dios, tiene toda la substancia de Dios, y essa misma substancia, que èl tiene, y es, como deciamos, la sola, y perfecta imagen del Padre. Y assi como en el Sol, que es puramente luz, el producir de su rayo, es un embiar luz de sì, de manera que la luz dando luz le produce : esto es, que le produce la luz figurandose, y pintandose, y retratandose: assi el Padre Eterno figurando su ser en sì mismo engendra à su Hijo. Y como el Sol produce siempre su rayo, que no lo produxo ayer, y cessò oy de producirlo, sino siempre le produce, y con producirle siempre, no le produce por partes, sino siempre,

pre, y continuamente sale dèl entero, y perfecto. Assi Dios siempre desde toda su eternidad engendrò, y engendra, y engendrarà à su Hijo, y siempre enteramente. Y como estandose en su lugar, su rayo nos le hace presente: y en èl, y por èl se estiende por todas las cosas el Sol, y es visto, y conocido por èl: assi Dios, de quien San Juan dice (1): que no es visto de nadie, en el Hijo suyo que engendra, nos resplandece, y nos luze, y como èl lo dice de sì, èl es el que nos manifiesta à su Padre. Y finalmente assi como el Sol por la virtud de su rayo obra adonde quiera que obra: assi Dios lo criò todo, y lo govierna todo en su Hijo, en quien, si lo podemos decir, estan como las simientes de todas las cosas.

Mas oigamos en què manera en el libro de los Proverbios èl mismo dice aquesto mismo de sì (2): El Señor me adquiriò en principio de sus caminos. Ante de sus obras desde entonces. Desde siempre sui ordenada, desde el comienzo, de en antes de

los

<sup>©</sup> Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

los comienzos de la tierra. Quando no abismos concebida yo: quando no fuentes, golpes grandes de aguas. En antes que se aplomassen los montes, primero yo que los collados formada. Aun no avia hecho la tierra, los tendidos, las cabezas de los polos del mundo. Quando aparejava los Cielos alli estava yo, quando señalava circulo en redondo sobre la baz del abismo. Quando fortificava el Cielo estrellado en lo alto, y ponia en peso las fuentes del agua. Quando èl ponia su ley à las mares, y à las aguas, que no traspassassen su orilla. Quando establecia el cimiento à la tierra, y junto con el estava yo componiendolo, y un dia, y cada dia era dulces regalos, jugando delante del de contino, jugando en la redondez de su tierra, y deleytes mios con bijos de hombres. En las quales palabras, en lo primero que dice que la adquiriò Dios en la cabeza de sus caminos, lo uno entiende, que no caminara Dios fuera de sì, quiero decir, que no hiciera fuera de sì las criaturas que hizo, à quien comunicò su bondad, si antes, y desde toda la eternidad no engendràra à su Hijo,

que como dicho tenemos, es la razon, y la traza, y el artificio, y el artifice de todo quanto se hace. Y lo otro decir que la adquiriò, es decir que usò della Dios quando produxo las cosas, y que no las produxo à caso, ò sin mirar lo que hacia, sino con saber, y con arte. Y lo tercero pues dice que Dios la adquiriò, dà bien à entender, que ni la engendrò apartada de sì, ni engendrandola en sì, le diò casa aparte despues, sino que la adquiriò; esto es, que nacida dèl queda dentro del mismo.

Y dice con propiedad adquirir, que es allegar, y ayuntar por menudo. Porque, como diximos, no engendra à su Hijo el Padre entendiendo à bulto, y confusamente su essencia, sino entendiendola apuradamente, y con cabal distincion, y con particularidad de todo aquello, à que se estiende su fuerza. Y porque lo que digo adquirir en el original es una palabra, que hace significacion de riquezas, y de tesoro que se posse, podriamos decir desta forma, que

Dios en el principio la atesorò, para que se entendiesse, que hizo tesoro de si el Padre engendrando su Hijo. De sì, digo, y de todo lo que dèl puede salir, por qualquiera manera que sea, que es el sumo tesoro. Y como decimos que Dios la adquiriò en el principio de su camino, el original dà licencia que digamos tambien, como dixeron los que lo trasladaron en Griego, que Dios la formò principio, y cabeza de su camino, que es decir que el Hijo divino es el Principe de todo lo que Dios cria despues, porque estan en èl las razones dello, y su vida. Y, ni mas, ni menos en lo que se sigue. Antes de sus obras desde entonces, se puede decir tambien: Soy la antiguedad de sus obras. Porque en lo que de Dios procede, lo que và con el tiempo es moderno, la antiguedad es, lo que eternamente procede dèl: y porque estas mismas obras presentes, y que saca à luz à sus tiempos, que en si son modernas, son en el Hijo muy ancianas, y antiguas. Pues en lo que anade, desde siempre fui

Libro tercero ordenada. Lo que dice nuestro texto, on donada, se deve entender que es palabra de guerra, conforme à lo que se hace en ella quando se ponen los esquadrones en orden, en que tiene sobre todos su lu gar el Capitan. Y assi ordenada, es aqui lo mismo que puesta en el grado mas alto, y como en el tribunal, y en el principado de todo. Porque la palabra original quiere decir hacer Principe. Y porque significa tambien lo que los Plateros llaman vaciar, que es infundir en el molde el oro, ò la plata derretida para hacer la pieza principal que pretenden, entrando el metal en el molde, y ajustandose à èl: podremos decir aqui que la sabiduria divina dice de sì, que fue vaciada por el Padre desde la eternidad, porque es imagen suya, que la pintò, no apartandola de sì, sino amoldandola en sì, y ajustandose del todo con ella.

Y en lo que dice despues acrecienta lo general que avia dicho, especificandolo por sus partes en particular, y diciendo, que la engendrò, quando no avia comienzos de tierra, ni abismos, ni fuentes: antes que los montes se afirmassen con su peso natural: y que los collados subiessen, y que se estendiessen los campos, y que los quicios del mundo tuviessen sèr. Y dice no solamente que avia nacido de Dios antes que Dios hiciesse estas cosas, sino que quando las hizo, quando obrò los Cielos, y fixò las estrellas, y diò su lugar à las nubes, y enfrenò el mar, y fundò la tierra, estava en el seno del Padre, y junto con èl componiendolas. Y como decimos componiendolas, dà licencia el original que digamos, alentandolas, y abrigandolas, y regalandolas, y trayendolas en los brazos, como el que llamamos Ayo, ò Ama que cria, suele traer à su nino. Que como nacian en su principio tiernas, y como niñas las criaturas entonces, respondiendo à esta semejanza dice la divina Sabiduria de sì, que no solo las criò con el Padre, sino que se apropiò à sì el oficio de ser como su Aya dellas, ò como su Ama. Y llevando la semejanza adelante, dice que era ella dul-

zuras, y regocijos todos los dias: esto es, que como las Amas dicen à sus niños dul. zuras, y se estudian, y esmeran en hacer. les regalos, y los muestran, y à los que los muestran les dicen que miren quan lindos: assi se esmerava ella al criar de las cosas, en regalar las criadas, y en hacer como regocijos con ellas, y en decir, como quien las toma en la mano, y las muestra, y enseña, que eran buenas, muy buenas. Y viò, dice (1), Dios todo lo que becho avia, y era muy bueno. Que à este regalo que al mundo reciente se devia mirò, Sabino tambien vuestro Poeta do dice (1).

Verano era aquel, verano hacia
el mundo en general, porque templaron
los vientos su rigor, y fuerza fria,

Quando primero de la luz gozaron las fieras, y los hombres gente dura del duro suelo el cuello levantaron:

Y quando de las selvas la espesura poblada de alimañas, quando el Cielo de estrellas sue sembrado, y hermosura,

Que

<sup>(1)</sup> Genes. 1. p. 31. (2) Geor. 2.

del nombre Hijo.

63

en

Que no pudiera el flaco, y tierno suelo, ni las cosas recientes producidas durar à tanto ardor, à tanto yelo, Sino fueran las tierras, y las vidas templando entre lo frio, y caluroso, con regalo tan blando recibidas.

Y dice segun la misma forma, è imagen, que hacia juegos de continuo delante del Padre como delante de los padres hacen las Amas que crian, y concluye con esta razon, porque dice: I' mis deleytes hijos de hombres: como diciendo, que entendia en su regalo, porque se deleytava de su trato, y deleytavase de tratarlos, porque tenia determinado consigo de venido su tiempo, nacer uno dellos. Del qual nacimiento segundo que naciò este divino Hijo en la carne, es bien que ya digamos pues avemos dicho del primero, que aunque es tambien segundo en quilates, no por esso no es estrano, y maravilloso, por donde quiera que le miremos, ò miremos el què, ò el còmo, ò el por què. Y diciendo de lo primero. El què deste nacimiento, ò lo que

en este nacimiento se hizo, todo ello es nuevo, no visto antes, ni imaginado que podia ser visto: porque en èl nace Dios hecho hombre. Y con tener las personas divinas una sola divinidad, y con ser tan uno todas tres, no nacieron hechas hombre todas tres, sino la persona del Hijo solamente. La qual assi se hizo hombre, que no dexò de ser Dios, ni mezclò con la naturaleza del hombre, la naturaleza divina suya: sino quedò una persona sola en dos distintas naturalezas, una que tenia de Dios, y otra que recibiò de los hombres de nuevo. La qual no la criò de nuevo, ni la hizo de barro, como formò la primera, sino hizola de la sangre virgen de una Virgen purissima, en su vientre della misma, sin amancillar su pureza: è hizo que fuesse naturaleza del linage de Adan, y sin la culpa de Adan: y formò de la sangre que digo carne, y de la carne hizo cuerpo humano con todos sus miembros, y organos, y en el cuerpo puso alma de hombre dotada de entendimiento, y razon; y con el enten-

dimiento, y con el alma, y con el cuerpo ayuntò su persona, y derramò sobre el alma mil tesoros de gracia, y diòle juicio, y discurso libre, y hizola que viesse, y que gozasse de Dios, y ordenò que la misma que gozava de Dios con el entendimiento, sintiesse disgusto en los sentidos, y que fuesse juntamente bienaven-

turada, y passible.

Y toda esta compostura de cuerpo, y infusion de alma, y ayuntamiento de su persona divina, y la santificacion, y el uso de la razon, y la vista de Dios, y la habilidad para sentir dolor, y pesares que diò à lo que à su persona ayuntava, lo hizo todo en un momento, y en el primero en que se concibiò aquella carne: y de un golpe, y en un instante solo saliò en el talamo de la Virgen à la luz desta vida un hombre Dios, un niño ancianissimo, una suma santidad, en miembros tiernos de infante: un saber perfecto, en un cuerpo que aun hablar no sabia: y resultò en un punto, con milagro nunca visto, un niño, y gigante, un fla-Lib. III.

co muy fuerte, un saber, un poder, un valor no vencible, cercado de desnudez, y de lagrimas. Y lo que en el vientre san. to se concibio, corriendo los meses, saliò dèl, sin poner dolor en èl, y dexandole santo, y entero. Y como el que nacia era segun su divinidad rayo, como agora deciamos, y era resplandor, que manava con pureza, y sencillez, de la luz de su Padre, diò tambien à su humanidad condiciones de luz, y saliò de la madre, como el rayo del Sol passa por la vidriera sin daño, y vimos una mezcla admirable, carne con condiciones de Dios, y Dios con condiciones de carne, y divinidad, y humanidad junta, y hombre, y Dios nacido de padre, y de madre, y sin padre, y sin madre, sin madre en el Cielo, y sin padre en la tierra, y finalmente vimos junta en uno la universalidad de lo no criado, y criado. Què dice San Juan (1)? El verbo se hizo carne, y mora en nosotros lleno de gracia, y de verdad, y s vimos su gloria, gloria qual convenia à quien

<sup>(1)</sup> Joan. 1.

quien es unigenito del Padre Eterno. Y Isaias què dice (1)? El nacido, nos ha nacido à nosotros, el Hijo à nosotros es dado, y sobre su ombro su mando, y su nombre serà llamado admirable, Consejero, Dios, valiente Padre de la eternidad, Principe de paz. El nacido, dice, no es nacido; esto es, el engendrado eternalmente de Dios, ha nacido por otra manera diferente para nosotros: y el que es Hijo, en quien naciò todo el edificio del mundo, se nos dà nacido entre los del mundo como hijo. Y aunque niño es Rey, y aunque es recien nacido tiene ombros para el govierno, que se llama admirable por nombre, porque es una maravilla todo èl, compuesto de maravillas grandissimas. Y llamase tambien Consejero, porque es el ministro, y la execucion del Consejo divino, ordenado para la salud de los hombres. Y es Dios, y es valiente, y Padre del nuevo siglo, y unico autor de repolo, y de paz.

Y lo que diximos que no tuvo padre E 2 hu-

<sup>(</sup>I) Ijaia 9. v. 6.

humano en este segundo nacer, ayer lo provò bastantemente Marcelo, y que na. ciendo no puso daño en su madre. Por ventura no lo viò Salomon quando di xo (1)? Tres cosas se me asconden, y quatro de que nada no sè: el camino del aguila por el aire. El camino de la culebra en la peña. El camino de la nave en la mar. Y el camino del varon en la Virgen. En que por comparacion de tres cosas, que en passando nadie puede saber por donde passaron, porque no dexan rastro de sì, significa, que quando saliò este niño varon, que decimos, del sagrario virginal de su madre, saliò sin quebrar el sagrario, y sin hacer dano en èl, ni dexar de su salida señal, como ni la dexa de su buelo el ave en el aire, ni la serpiente de su camino en la peña, ni en las mares la nave Esto pues es, el que, deste nacimiento fantissimo.

El còmo se hizo esto, es de las cosas que no se pueden decir. Porque las maneras ocultas, por donde sabe Dios apli-

car

<sup>(1) 1708.30.</sup> V. 10.

car su virtud para los esectos que quiere, quien las sabe entender? Bien dice San Águstin, que en estas cosas, y en las que son como estas, la manera, y la razon del hecho, es, el infinito poder del que lo hace. En què manera se hizo Dios hombre? porque es poder infinito. Còmo una misma persona tiene naturaleza de hombre, y naturaleza de Dios? porque es de poder infinito. Como crece en el cuerpo, y es perfecto varon en el alma: tiene los sentidos de niño, y vè à Dios con el entendimiento? se concibe en muger, y sin hombre: sale naciendo della, y la dexa virgen? Porque es de poder infinito. No hiciera Dios por nosotros mucho, si no hiciera mas de lo que nuestro sentido traza, y alcanza. Que cosa es hacer mercedes, à gentes de poco saber, y de pecho angosto, que porque exceden à lo que ellos hicieran, ponen en duda, si se las hacen. Còmo se hizo Dios hombre? Digo que amando al hombre. Por ventura es cosa nueva que el amor vista del amado al que ama? que le ayunte con

con èl? que le transforme: Quien se in clina mucho à una cosa: quien piensa en ella de continuo: quien conversa siempre con ella: quien la remeda, facilmente queda hecho ella misma. Què decia po co ha el verbo, de si no decia que era su deleyte el tratar con los hombres? No solamente tratar con ellos, mas vestirse de su figura, aun antes que tomasse su carne. Que con Adan hablò en el Paral. so en figura de hombre como San Leon Papa, y otros muchos Doctores Santos lo dicen. Y con Abrahan quando descendiò à destruir à Sodoma. Y con Jacob en la lucha. Y con Moysen en la zarza, y con Josuè el Capitan de Israel. Pues saliòle el trato à la cara: y haciendo del hombre, saliò hecho hombre: y gustando de disfrazarse con nuestra mascara, quedò con la figura verdadera à la fin: y pararon los ensayos en hechos.

Còmo està la deidad en la carne? Responde el divino Basilio: Como el fuego en el hierro no mudando lugares, sino derramando sus bienes: que el fuego no camina

àcia

àcia el hierro, sino estando en el, pone en èl su qualidad, y sin disminuirse en sì le binche todo de sì, y le hace participe. Y el verbo de Dios de la misma manera hizo morada en nosotros, sin mudar la suya, y sin apartarse de sì. No te imagines algun descendimiento de Dios que no se passa de un lugar à otro lugar, como se passan los cuerpos: ni pienses que la deydad admitiendo en si alguna mudanza se convirtiò en carne, que lo inmortal no es mudable. Pues còmo nuestra carne no le pegò su infeccion? Como, ni el fuego recibe las propiedades del bierro. El hierro es frio, y es negro, mas despues de encendido, se viste de la figura del fuego, y toma luz del, y no le ennegrece, y arde con su calor, y no le comunica su frialdad. Y ni mas, ni menos la carne del hombre, ella recibiò qualidades divinas, mas no apegò à la divinidad sus flaquezas. Què no concederemos à Dios que obre lo que obra este fuego que muere? Esto dice Basilio. Y porque los exemplos dan luz. Como el Arca del Testamento era de madera, y de oro: de madera que no se corrompia, y de oro finissimo: ella hecha de madera, y vestida de oro por todas partes de arte que era Arca de madera, y Arca de oro, y era una Arca sola, y no dos: assi en este nacimiento segundo el Arca de la Humanidad Inocente, saliò ayuntada à la riqueza de Dios. La riqueza la cubria toda, mas no le quitava el sèr, ni ella lo perdia, y siendo dos naturalezas, no eran dos personas, sino una persona.

Y como en el monte de Sina, quando dava Dios la ley à Moysen, en lo alto estava rodeado de llamas del Cielo: y se vestia de la gloria de Dios, y que alli reposava, y hablava: y en las raices padecia temblores, y humo, assi Christo naciendo hombre, que es monte, en lo alto de su alma ardia todo en llamas de amor, y gozava de la gloria de Dios alegre, y descansadamente, mas en la parte suya mas baxa temblava, y humeava, dando lugar en sì à las penalidades del hombre. Y como el Patriarca Jacob (1), quando en el camino de Mesopotamia

ocu-

<sup>(1)</sup> Genes. 28.

ocupado de la noche se puso à dormir en el campo, en el parecer de fuera era un mozo pobre, que tendido en la tierra dura, y tomando reposo parecia estar sin sentido, mas en lo secreto del alma, contemplava en aquella misma sazon, el camino abierto desde la tierra hasta el Cielo, y à Dios en èl, y à los Angeles que andavan por èl: assi en aqueste nacimiento apareciò por de fuera un niño flaco, puesto en un pesebre, que no hablava, y llorava, y en lo secreto vivia en èl la contemplacion de todas las grandezas de Dios. Y como en el rio Jordan (1), quando se puso en medio del, el Arca de la ley vieja, para hacer passo al pueblo que caminava al descanso, en la parte de arriba dèl las aguas que venian se amontonaron creciendo, y en la parte de abaxo siguieron su curso natural, y corrieron: assi naciendo en la naturaleza humana de Christo Dios, y entrandose en ella, lo alto della siempre mirò para el Cielo, mas en lo inferior, corriò, como

co-

<sup>(1)</sup> Josue 3.

corremos todos, quanto à lo que es pa-

decer dolores, y males.

Por donde devidamente en el Apocalipsi San Juan (1), al Verbo nacido hombre, le vè como cordero, y como degollado cordero, que es lo sencillo, y lo simple, y lo manso dèl, y lo muy sufrido que en èl se descubria à la vista, y juntamente le viò que tenia siete ojos, y siete cuernos, y que el solo llegava à Dios, y tomava de sus manos el libro sellado, y le abria, que es lo grande, lo fuerte, lo sabio, lo poderoso que encubria en sì mismo, y que se ordenava para abrir los siete sellos del libro, que es, el por què se hizo este nacimiento, y la tercera, y ultima maravilla suya. Porque sue para poner en execucion, y para hacer con la eficacia de su virtud claro, y visible el consejo de Dios oculto antes, y escondido, y como sellado con siete sellos. En el qual siendo abierto, lo primero que se descubre es, un cavallo, y cavallero blancos con letra de victoria:

<sup>(</sup>I) Apoc. 5.

y luego otro bermejo, que deshacia la paz del suelo, y lo ponia en discordia: y otro empos deste negro, que pone peso, y tassa en lo que fructifica la tierra, y despues otro descolorido, y ceniciento à quien acompañavan el infierno, y la muerte: y en el quinto lugar se descubrieron los afligidos por Dios, que le piden venganza, y se les dava un entretenimiento, y consuelo, y en el sexto se estremece todo, y se hunde la tierra: y en el septimo queda sereno el Cielo, y se hace silencio. Porque el secreto sellado de Dios, es el artificio que ordenò para nuestra santificacion, y salud. En la qual lo primero sale, y viene à nuestra alma la pureza blanca de la gracia del Cielo con fuerza para vencer siempre. Succedele lo segundo el zelo de fuego, que rompe la mala paz del sentido, y mete guerra entre la razon, y la carne, à quien ya no obedece la razon, antes le và à la mano, y se opone à sus desordenados deseos. A este zelo se sigue el estudio de la mortificacion triste, y denegrido,

do, y que pone en todo estrecha tassa, y medida. Levantase aqui luego el insierno, y hace alarde de sus valedores, que armados de sus ingenios, y fuerzas acometen à la virtud, y la maltratan, y turban, assigiendo muchas veces, y derrocando por el suelo à los que la possen, y haciendo de su sangre dellos, y de su vida su cevo.

Mas esconde Dios despues desto debaxo de su altar à los suyos, y defendiendoles el alma debaxo de la paciencia de su virtud, adonde le sacrifican la vida, consuelalos, y entretienelos, y con particulares gozos los rodea, y los viste, en quanto se llega el tiempo de su buena, y perfecta ventura. Y provados, y aprovados assi alarga à su misericordia la rienda, y estremece todo lo que contra ellos se empinava en el suelo, y và al hondo la tierra maldita condenada à dar fruto de espinas. Despues de lo qual pàra todo en sossiego, y en un silencio del Cielo. Mas porque ninguna criatura, como San Juan dice, no podria abrir estos

fe-

sellos, ni poner en luz, y en esecto esta obra, convino que el que los uviesse de abrir, y de poner en execucion su virtud fuesse cordero, que es flaco, y sencillo por una parte, y por otra tuvielse siete ojos, y siete cuernos, que son todo el saber, y poder: y que se juntassen en uno la fortaleza de Dios, con la flaqueza del hombre. Para que por ser hombre flaco pudiesse morir, y por ser massa fanta, fuesse su morir acceptable, y por ser Dios fuesse para nosotros su muerte, vida, y rescate. De manera que naciò Dios becho carne, como Basilio dice (1), para que diesse muerte à la muerte, que en ella se escondia: que como las medicinas que son contra el veneno, ayuntadas al cuerpo venren lo venenoso, y mortal: y como las tinieblas que ocupan la casa, metiendo en ella la luz desparecen: assi la muerte que se apoderava del hombre juntandose Dios con èl se deshizo. I como el yelo se enseñorea en el agua, en quanto dura la oscuridad de la noche, mas luego que el Sol sale, y calienta le def-

<sup>(1)</sup> En el sermon del nacimiento.

deshace su rayo: assi la muerte reynò hasta que Christo vino, mas despues que apareció la gloria saludable de Dios, y despues que amaneció el Sol de justicia, quedo sumida en su victoria, la muerte, porque no pudo bacer presa en la vida. O grandeza de la bondad, y del amor de Dios con los hombres! Somos libertados, y preguntamos cômo, y para què deviendo gracias por beneficio tan grande. Què te avemos hombre de hacer? No buscavas à Dios quando se ascondia en el Cielo, no le recibes quando desciende, y te conversa en la tierra, sino preguntas en què manera, ò para què fin se quiso bacer como tù? Conoce, y aprende, por esso es Dios carne, porque era necessario que esta carne tuya que era maldita carne, se santificasse: esta flaca se biciesse valiente: esta enagenada de Dios se hiciesse semejante con èl: esta à quien echaron del Paraiso, fuesse puesta en el Cielo. Hasta aqui ha dicho Bafilio.

Y à la verdad es assi, que porque Dios queria hacer un reparo general de lo que estava perdido, se metiò èl en el reparo,

para que tuviesse virtud. Y porque el Verbo era el artifice por quien el Padre criò todas las cosas, sue el Verbo, el que se ayuntò, con lo que se hacia para el reparo dellas. Y porque de lo que era capaz de remedio el mas danado era el hombre, por esto lo que se ordenò para medicina de lo perdido fue una naturaleza de hombre. Y porque lo que se hacia para dar à lo enfermo salud, avia de ser en si sano, la naturaleza que se escogiò fue inocente, y pura de toda culpa. Y porque, el que era una persona con Dios, convenia que gozasse de Dios, por esso desde que comenzò à tener sèr aquella dichosa anima, comenzò tambien à ver la divinidad que tenia. Y porque para remediar nuestros males, le convenia que los sintiesse, assi gozava de Dios en lo secreto de su seno, que no cerrava por esso la puerta à los sentimientos amargos, y tristes. Y porque venia à reparar lo quebrado, no quiso hacer ninguna quiebra en su Madre: y porque venia à ser limpieza general no

fue justo, que amancillasse su talamo en alguna manera. Y porque era Verbo que naciò con sencillez de su Padre, y sin poner en èl ninguna passion, naciò tambien de su Madre hecho carne con pureza, y sin dolor della. Y finalmente porque en la divinidad es uno en naturaleza con el Padre, y con el Espiritu Santo: y diferente en persona, quando naciò hecho hombre en una persona, juntò à la naturaleza de su divinidad, la naturaleza diferente de su alma, y su cuerpo. Al qual cuerpo, y à la qual alma quando la muerte las apartò, consintiendolo èl, èl mismo las tornò à juntar con nuevo milagro despues de tres dias, y hizo, que naciesse à luz otra vez lo que ya avia desatado la muerte.

Del qual nacimiento suyo, que es el tercero de los cinco que puse al principio, lo primero que agora decir devemos es, que sue nacimiento de veras. Quiero decir nacimiento que se llama assi en la Sagrada Escritura. Porque como ayer se decia, el Padre en el Psalmo segun-

do (1) hablando desta resurreccion de su Hijo como San Pablo lo declara (2), le dice: Tu eres mi Hijo, que en este dia te engendrè. Porque assi como formò la virtud de Dios en el vientre de la Virgen, y de su sangre sin mancilla el cuerpo de Jesu-Christo con disposicion conveniente, para que fuesse aposento del alma: ni mas, ni menos en el sepulcro, quando se llegò la sazon, al cuerpo, à quien las causas de la muerte avian agujerado, y herido, y quitado la sangre, sin la qual no se vive, y la muerte misma lo avia enfriado, y hecho morada inutil del Alma, el mismo poder de Dios abrazandolo, y fomentandolo en sì, lo tornò à calentar, y le regò con sangre las venas, y le encendiò la fornaza del corazon nuevamente, en que se tornaron luego à forjar espiritus, que se derramaron por las arterias palpitando, y bulliendo, y luego el calor de la fragua alzò las costillas del pecho que dieron lugar al pulmon, Lib. III.

(1) Psalm. 2. v. 7. (2) Actu. 13. v. 33.

y el Alma se lanzò luego en el, como en conveniente morada, mas poderosa, y mas eficaz que primero, porque diò licencia à su gloria que descendiesse por toda ella, y que se comunicasse à su, cuerpo, y que le bañasse del todo, con que se apoderò de la carne persectamente, y reduxo à su voluntad todas sus obras, y le diò condiciones, y qualidades de espiritu: y dexandole perfecto el sentir la librò del mal padecer: y à cada una de las partes del cuerpoles conservò ella por sì, con perpetui, dad no mudable, el sèr en que las hallò, que es el proprio de cada una.

De manera que sin mantenimiento da substancia à la carne, y tiene vivo el calor del corazon sin cevalle, y sustenta los espiritus, sin que se evaporen, ò se consuman del uso. Y assi desarraygò de alli todas las raices de muerte, y desterròla del todo, y destruyòla en su reyno, y quando se tenia por suerte: y traspassò gloria por la carne, que, como dicho he, la tenia apurada, y

sujeta à su fuerza, y resplandeciòle el rostro, y el cuerpo, y descargola de su peso natural, y diòle alas, y buelo, y renaciò el muerto mas vivo que nunca, hecho vida, hecho luz, hecho gloria, y saliò del sepulcro como quien sale del vientre vivo, y para vivir para siempre, poniendo espanto à la naturaleza con exemplo no visto. Porque en el nacimiento segundo que hizo en la carne, quando naciò de la Virgen, aunque muchas cosas dèl fueron extraordinarias, y nuevas, en otras se guardò en èl la orden comun: que la materia de que se formò el cuerpo de Christo sue sangre, que es la natural de que se forman los otros: y despues de formado, la Virgen con la sangre suya, y con sus espiritus, hinchò de sangre las venas del cuerpo del Hijo, y las arterias de espiritu, como hacen las otras madres, y su calor de ella conforme à lo natural abrigò à aquel cuerpo ternissimo, y se lanzò todo por èl, y le encendiò fuego de vida en el corazon, con que comenzò à arder en su obra, como hace siempre la F 2 ma-

84 madre: ella de su substancia le alimentò, segun lo que se usa, en quanto le tuvo en su vientre, y èl creciò en el cuerpo por todo aquel tiempo por la misma forma que crecen los niños: y assi, como uvo en esta generacion mucho de lo natural, y de lo que se suele hacer, ansi, lo que sue engrendrado por ella, saliò con muchas condiciones de las que tienen los que por via ordinaria se engendran, que tuvo necessidad de comer para reparo de lo que en èl gastava el calor, y obrava en el mantenimiento su cuerpo, y le cocia, y le colorava, y le apurava hasta mudarle en sì mismo, y sentia el trabajo, y conocia la hambre, y le cansava el movimiento excessivo, y podia ser herido, y lastimado, y llagado, y como los nudos con que se atava aquel cuerpo los avia anudado la fuerza natural de su madre, podian ser desatados con la muerte, como de hecho lo tueron.

Mas en este nacimiento tercero, todo fue extraordinario, y divino, que ninguna fuerza natural pudo dar calor al cuer-

de

P 18 100 1 11 19

cuerpo elado en la huessa, ni fue natural el tornar à èl la sangre vertida: ni los espiritus que discurren por el cuerpo, y le avivan se los pudo prestar ningun otro tercero: el poder solo de Dios, y la fuerza eficaz de aquella dichosa Alma dotada de gloriosissima vida, encendiò maravillosamente lo frio, y hinchò lo vacio, y compuso lo maltratado, y levantò lo caido, y atò lo desatado con nudo inmortal, y diò à bastanza en un sèr, à lo mendigo, y mudable. Y como ella estava llena de la vida de Dios, y sujeta à èl, y vestida dèl, y arraigada en èl con firmeza, que mudar no se puede, assi hizo lleno de vida à su cuerpo, le baño todo de Alma, y le penetrò enteramente, y le puso debaxo de su mano, de tal manera que nadie se le puede sacar, y le vistiò finalmente de sì, de su gloria, de su resplandor, desde la cabeza à los pies, lo secreto, y lo publico, el pecho, y la cara, que de sì lanzava mas claros resplandores que el Sol. Por donde mucho antes David hablando

de aqueste hecho decia (1): En resplandores de santidad, del vientre, y del aurora, el rocio de tu nacimiento contigo. Que aunque ayer por la mañana lo declarastes, Marcelo, y con mucha verdad del nacimiento de Christo en la carne, bien entendeis, que con la misma verdad, se puede entender de aqueste nacimiento tambien. Porque el Espiritu Santo que lo vè todo junto, junta muchas veces en unas palabras muchas, y diferentes verdades. Pues dice que naciò Christo, quando resucitò del vientre de la tierra, en el amanecer del aurora, por su propria virtud, porque tenia consigo el rocio de su nacimiento, con que reverdecieron, y florecieron sus huessos. Y esto en resplandores de santidad, ò como podemos tambien decir, en hermosu ras santissimas: porque se juntaron en è entonces, y embiaron sus rayos, y hicieron publicas sus hermosuras tres resplandores bellissimos. La divinidad que es la lumbre: el Anima de Christo santo, y rodeada de luz: el cuerpo tambien hermofo,

<sup>(1)</sup> Pjal. 109. v. 3.

fo, y como hecho de nuevo que echava rayos de sì. Porque el resplandor infinito de Dios reverberava su hermosura en el Alma, y el Alma con este resplandor hecha una luz, resplandecia en el cuerpo, que vestido de lumbre, era como una imagen resplandeciente de los resplandores divinos.

Y aun dice que entonces naciò Christo con resplandores de santidad, ò con bellezas santas, porque quando assi naciò del sepulcro, no naciò solo èl, como quando naciò de la Virgen en carne, sino nacieron juntamente con èl, y en èl, las vidas, y las santidades, y las glorias resplandecientes de muchos, lo uno, porque truxo consigo à vida de luz, y à libertad de alegria las Almas santas, que sacò de las carceles: lo otro, y mas principal, porque como ayer de vos Marcelo aprendì, en el Misterio de la ultima Cena, y quando caminava à la Cruz, ayuntò consigo por espiritual, y estrecha manera à todos los suyos, y como si dixessemos, fecundôse de todos, y cerrolos à todos en sì para que en la muerte que padecia

the of east whole

en su carne passible, muriesse la carne dellos mala, y pecadora, y por esso condenada à la muerte: y para que renaciendo èl glorioso despues, renaciessen tambien ellos en èl, à vida de justicia, y de gloria. Por donde por hermosa semejanza à proposito deste nacimiento, dice èl de sì mismo (1): Si el grano de trigo puesto en la tierra no muere quedase èl, mas si muere produce gran fruto. Porque assi como el grano sembrado, si atrahe para sì el humor de la tierra, y se empreña de su xugo, y se pudre, saca en si à luz quando nace mil granos, y sale ya no un grano solo, sino una espiga de granos, assi, y por la misma manera Christo metido muerto en la tierra, por virtud de la muerte, allegò la tierra de los hombres assi apurandola en sì, y vistiendola de sus qualidades, saliò resucitando à la luz hecho espiga, y no grano.

Assi que no naciò un rayo solo la manana que amaneciò del sepulcro este Sol, mas nacieron en èl una muche-

dum-

<sup>(1)</sup> Joan. 12. v. 24.

dumbre de rayos, y un amontonamiento de resplandores santissimos, y la vida, y la luz, y la reparacion de todas las cosas, à las quales todas abrazò consigo muriendo para sacarlas resucitando todas vivas en sì. Por donde aquel dia fuè de comun alegria, porque sue dia de nacimiento comun. El qual nacimiento hace ventaja al primero que Christo hizo en la carne, no solamente en que como decimos, en aquel naciò passible, y en èste para mas no morir, y no solamente en que, lo que se hizo en este fue todo extraordinario, y maravilloso, y hecho por solas las manos de Dios, y en aquel tuvo la naturaleza su parte: y no solamente en que fue nacimiento, no de uno solo como el primero, sino de muchos en uno: mas tambien le hace ventaja, en que fue nacimiento despues de muerte, y gloria, despues de trabajos, y bonanza, despues de tormenta gravissima; que à todas las cosas la vecindad, y el cortejo de su contrario las descubre mas, y las hace salir. Y la buena suerte es mayor, quando viene despues de alguna desventura muy grande. Y no solamente es mas agradable este nacimiento, porque sucede à la muerte, sino en realidad de verdad la muerte que le precede, le hace subir en quilates: porque en ella se plantaron las raices desta dichosa gloria, que fueron el padecer, y el morir (que porque cayò, se levantò, y porque descendiò, torna à subir en alto, y porque bebiò del arroyo, alzò la cabeza, y porque obedeciò hasta la muerte, viviò para enseñorearse del Cielo) y assi quanto fueron mayores los fundamentos, y mas firmes las raices, tanto avemos de entender que es mayor lo que destas raices nace: y à la medida de aquellos tantos dolores, de aquel desprecio no visto, de aquellas invenciones de penas, de aquel desamparo, de aquel escarnio, de aquella fiera agonia, entendamos que la vida à que Christo naciò por ello, es por todo extremo altissima, y felicissima vida.

Mas quan no comprehensibles son las maravillas de Dios? El que naciò resucitando tan claro, tan glorioso, tan grande,

y el que vive para siempre dichoso en resplandores, y en luz: hallò manera para tornar à nacer cada dia encubierto, y dissimulado en las manos del Sacerdote en la Hostia, como saboreandose en nacer este solo Hijo, este propriamente Hijo, este Hijo que tantas veces, y por tantas maneras es Hijo. Porque el estar Christo en su Sacramento: y el comenzar à ser cuerpo suyo, lo que antes era pan, y sin dexar el Cielo, y sin mudar su lugar, comenzar de nuevo à ser alli adonde antes no era, convirtiendo toda la substancia del pan en su santissima carne, mostrandose la carne como si fuesse pan, vestida de sus accidentes, es como un nacer allì en cierta manera. Assi que parece que Christo nace allì, porque comienza à ser de nuevo allì, quando el Sacerdote consagra. Y parece que la Hostia es como el vientre adonde se celebra aqueste nacimiento, y que las palabras son como la virtud que alli le pone, y que es como la substancia, toda la materia, y toda la forma del pan, que en èl se convierte. Y

es señal, y prueva de aqueste nacimiento, lo es en la forma que digo, el llamar à Christo Hijo la Sagrada Escritura en es. te mismo caso, y articulo. Porque bien sabeis que en el Psalmo setenta y dos leemos assi (1): Y avrà firmeza en la tierra, en las cumbres de los collados: Adonde la palabra firmeza, segun la verdad, signica el trigo, que la Escritura lo suele llamar firmeza, porque dà sirmeza al corazon, como David en otro Psalmo lo dice (2): y bien sabeis que muchos de los nuestros, y aun algunos de los que nacieron antes que viniesse Christo, entienden este passo deste sagrado pan del Altar. Y bien sabeis que las palabras originales, por quien nosotros leemos firmeza, son estas PISATH, BAR, que quieren puntualmente decir, partecilla, ò puñado de trigo escogido, y que B A R, como fignifica trigo escogido mondado, tambien significa Hijo. Y assi dice el Profeta que en el reyno del Mesìas, y quando floreciere su ley, entre muchas cosas

(1) Plat. 72. v. 16. (2) Pfat. 102.

fin-

singulares, y excelentes avrà tambien un punado, ò una partecilla de trigo, y de hijo; esto es, que serà el hijo, lo que parecerà un limpio, y pequeño trigo, porque saldrà à luz en figura dèl, y veremos assi hecho, y amoldado como si fuesse un

panecito pequeño.

Y no solamente aqueste consagrarse Christo en el pan es un cierto nacer, mas es como una fuma de sus nacimientos los otros, en que hace retrato de llos, y los dibuxa, y los pinta. Porque assi como en la divinidad nace como palabra, que la dice el entendimiento divino, assi aqui se consagra, y comienza à ser de nuevo en la Hostia, por virtud de la palabra que el Sacerdote pronuncia. Y como en la resurreccion naciò del sepulcro con su carne verdadera, pero hecha à las condiciones del Alma, y vestida de sus maneras, y glorias, assi consagrado en la Hostia està la verdad de su cuerpo, en realidad de verdad, mas està como si fuera espiritu, todo en la Hostia toda, y en cada parte della todo tambien. Y como quan-

quando naciò de la Virgen, saliò bienaventurado en la mas alta parte del Alma, y passible con el cuerpo, y sujeto à dolores, y muerte: y en lo secreto era la verdadera riqueza, y en la apariencia, y en lo que de fuera se veia, era un pobre, y humilde: assi aqui por de fuera parece un pequeño pan despreciado, y en lo escondido es todos los tesoros del Cielo: segun lo que parece, puede ser partido, y quebrado, y comido, mas segun lo que encubre no puede, ni el mal, ni el dolor llegar à èl. Y como quando naciò de Dios, se forjaron en èl, como en sus ideas, las criaturas, en la manera que he dicho, y quando naciò en la carne la recibiò para limpiar, y librar la del hombre, y quando naciò del sepulcro, nos sacò à la vida à todos juntamente consigo, y en todos sus nacimientos siempre uvo algun respeto à nuestro bien, y provecho, assi en este de la consagracion de su cuerpo, tuvo respeto al mismo bien. Porque puso en el, no solamente su cuerpo verdadero, sino tambien el mistico de sus miembros, y

como en los demás nacimientos fuyos, nos ayuntò siempre à sì mismo, tambien en este quiso contenernos en sì: y quiso que encerrados en èl, y passando à nuestras entrañas su carne, nos comunicassemos unos con otros, para que por èl viniessemos todos à ser por union de espiri-

tu un cuerpo, y un Alma.

Por lo qual el pan caliente, que estava de continuo en el templo, y delante de la Arca de Dios, que tuvo figura de aqueste pan divinissimo, le llama pan de faces la Sagrada Escritura. Para enseñar que este pan verdadero, à quien aquella Imagen mirava, tiene faces inumerables, quiero decir, que contiene en sì à sus miembros, y que como en la divinidad abraza en sì por eminente manera todas las criaturas, assi en la humanidad, y en este Sacramento santissimo donde se encierra, encierra consigo à los suyos. Y assi hizo en este, lo que en los demàs nacimientos hizo, que fue nuestro bien, que consiste en andar siempre juntos con èl: ò por decir lo que pa-

rece mas proprio, truxo à efecto, y puso como en execucion lo que se pretendia en los otros. Porque aqui hecho mantenimiento nuestro, y passandose en realidad de verdad dentro de nuestras entrañas, y juntando con nuestra carne la suya si la halla dispuesta mantiene al Alma, y purifica la carne, y apaga el fuego vicioso, y pone à cuchillo nuestra vejez, y arranca de raices el mal, y nos comunica su sèr, y su vida, y comiendole nosotros, nos come èl à nosotros, y nos viste de sus qualidades, y finalmente quasi nos convierte en sì mismo. Y trae aqui à fruto, y à espiga, lo que sembrò en los demàs nacimientos primeros. Y como dice en el Psalmo David (1): Hizo memorial de sus maravillas el Señor misericordioso, y piadoso, diò à los que le temen manjar. Porque en este manjar, que lo es propriamente para los que le temen, recapitulò todas sus grandezas passadas, que en èl hizo exemplo clarissimo de su saber infinito: y de su misericordia, y de su amor con los hom-

<sup>(1)</sup> Pfal. 110. v. 4.

hombres, exemplo jamàs oido, ni visto que no contento, ni de aver nacido hombre por ellos, ni de aver muerto por ponerlos en vida, ni de aver renacido para subirlos à gloria, ni de estar junto siempre, y à la diestra del Padre, para su defensa, y amparo; para su regalo, y consuelo, y para que le tengan siempre no solamente presente, sino le puedan abrazar consigo mismos; y ponerlo en su pecho, y encerrarlo dentro de su corazon, y como, chuparle sus bienes, y traerlos à sì, se les presenta en manjar, y como si dixessemos, les nace en figura de trigo, para que assi le coman, y traguen, y traspassen à sus entranas, adonde encerrado, y cenido con el calor del espiritu, fructisique, y nazca en ellos en otra manera, que serà ya la quinta, y la ultima de las que prometimos decir, y de que serà justo, que ya digamos, si, Sabino, os parece. Y callò.

Y Sabino dixo sonriendose: Huelgo, Juliano, que conozcais por mayor,
y bien decia yo, que urdiades grande teLib. III.

G la,

la, porque sin duda aveis dicho grandes cosas hasta agora, sin lo que os resta, que no deve ser menos, aunque en ello tengo una duda aun antes que lo digais. Què! Respondiò Juliano, no entendeis que nace en nosotros Christo, quando Dios santifica nuestra alma? Bien entiendo, dixo Sabino, que San Pablo dice à los Galatas (1): Hijuelos mios, que os torno à parir, hasta que se forme Christo en vosotros: que es decir, que assi como el Anima, que era antes pecadora se convierte al bien, y se và desnudando de su malicia, assi Chisto se và formando en ella, y naciendo. Y de los que le aman, y cumplen su voluntad, dice Christo, que son su Padre, y su Madre. Pero como quando el Anima que era mala se santifica, se dice que nace en ella Jesu-Christo, assi tambien se dice, que ella nace en èl: por manera que es lo mismo, à lo que parece, nacer nosotros en Christo, y nacer Christo en nosotros, pues la razon porque se dice es la misma, y de nuestro nacimiento en Tefu-

<sup>(1)</sup> Galat. 4. v. 19.

Jesu-Christo ayer dixo Marcelo lo que se puede decir. Y assi no parece, Juliano, que teneis mas que decir en ello. Y esta es mi duda. Juliano entonces dixo: En esso que dudais, Sabino, aveis dado principio à mi razon. Porque es verdad que estos nacimientos andan juntos, y que siempre que nacemos nosotros en Dios, nace Christo en nosotros, y que la santidad, y la justicia, la renovacion de nuestra Alma, es el medio de ambos nacimientos. Mas aunque por andar juntos parecenuno, todavia el entendimiento atento, y agudo los divide, y conoce que tienen diferentes razones. Porque el nacer nosotros en Christo es propriamente, quitada la mancha de culpa con que nuestra Alma se figurava como demonio, recibir la gracia, y la justicia, que cria Dios en nosotros, que es como una imagen de Christo, y con que nos figuramos de su manera. Mas nacer Christo en nosotros, es no solamente venir èl donde la gracia à nuestra Alma, sino el mismo espiritu de Christo venir à ella, y juntarse con ella,  $G_2$  y,

y, como si fuesse Alma del Alma, derramarse por ella, y derramado, y como embevido en ella apoderarse de sus potencias, y fuerzas, no de passo, ni de corrida, ni por un tiempo breve, como acontece en los resplandores de la contemplación, y en los arrobamientos del espiritu, sino de assiento, y con sossiego estable, y como se reposa el Alma en el cuerpo, que el mismo lo dice assi: (1) El que me amàre serà amado de mi Padre, y vendremos à èl, y haremos assiento en èl.

Assi que nacer nosotros en Christo, es recibir su gracia, y sigurarnos della, mas nacer en nosotros èl, es venir èl por su espiritu à vivir en nuestras Almas, y cuerpos. Venir digo à vivir, y no solo à hacer deleyte, y regalo. Por lo qual aunque ayer Marcelo dixo de como nacemos nosotros en Dios, queda lugar para decir oy, del nacimiento de Christo en nosotros. Del qual, pues avemos ya dicho, que se diferencia, y còmo se diferencia del nuestro, y que propriamente consiste en que comien-

<sup>(1)</sup> Joan. 14. v. 22.

comience à vivir el espiritu de Christo en el alma, para que se entienda esto mismo mejor, digamos lo primero quan diferentemente vive en ella, quando se le muestra en la oracion, y despues diremos, quando, y còmo comienza Christo à nacer en nosotros, y la fuerza deste su nacer, y vivir en nosotros, y los grados, y crecimiento que tiene: porque quanto à lo primero entre esta venida, y ayuntamiento del espiritu de Christo à nosotros, que llamamos nacimiento suyo, y entre las venidas que hace al Alma del justo, las demostraciones, que en el negocio de la oracion le hace de sì, de las diferencias que ay la principal es, que en esto que llamamos nacer, el espiritu de Christo se ayunta con la essencia del Alma, y comienza à executar su virtud en ella, abrazandose con ella, sin que ella lo sienta, ni entienda. Y reposa alli como metido en el centro della, como dice Isaias (1): Regocijate, y alaba bija de Sion, porque el Senor de Israel està en medio de ti: y repo-

<sup>(1)</sup> Isaia. 12. v. 6.

<sup>©</sup> Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

sando allì, como desde el medio derrama los rayos de su virtud por toda ella, y la mueve secretamente, y con su movimiento dèl, y con la obediencia del Alma, à lo que es dèl movida, se hace por momentos mayor lugar en ella. Y mas ancho,

y mas dispuesto aposento.

Mas en las luces de la oracion, y en sus gustos, todo su trato de Christo es, con las potencias del Alma, con el entendimiento, con la voluntad, y memorias, de las quales à las veces passa à los sentidos del cuerpo, y se les comunica por diversas, y admirables maneras, en la forma que les son possibles aquestos sentimientos à un cuerpo. Y de la copia de dulzores que el Alma siente, y de que està colmada, passan al compañero las sobras. Por donde essas luces, ò gustos, ò este ayuntamiento gustoso del Alma con Christo en la oracion, tiene condicion de relampago: digo que luce, y se passa en breve. Porque nuestras potencias, y sentidos en quanto esta vida mortal dura tienen precisa necessidad de divertirse à otras contem-

del nombre Hijo. placiones, y cuidados, sin los quales, ni se vive, ni se puede, ni deve vivir. Y juntase tambien con esta diferencia, otra diferencia, que en el ayuntamiento del espiritu de Christo con el nuestro, que llamamos nacimiento de Christo, el espiritu de Christo tiene vez de Alma, respeto de la nuestra, y hace en ella obra de Alma moviendola à obrar como deve en todo lo que se ofrece, y pone en ella impetu para que se menee, y assi obra èl en ella, y la mueve, que ella ayudada dèl, obra con èl juntamente: mas en la presencia que de sì hace en la oracion à los buenos, por medio de deleyte, y de luz, por la mayor parte el Alma, y sus potencias reposan, y èl solo obra en ellas por secreta manera un reposo, y un bien que decir no se puede. Y assi àquel primer ayuntamiento es de vida, mas este segundo, es de deleyte, y regalo: aquel es el sèr, y el vivir, aqueste es lo que hace dulce n el vivir: allì recibe vivienda, y estilo de Dios el Alma, aqui gusta algo de su bienandanza: y assi aquello se dà con assiento,

1a

la

1-

à

)-

),

n

S,

1-

le

s,

le

1-

ŀ.

n

);

to, y para que dure, porque si falta no se vive, mas esto se dà de passo, y à la ligera, porque es mas gustoso que necessario: y porque en esta vida que se nos dà para obrar este deleyte, en quanto dura, quita el obrar, y le muda en gozar. Y sea esto lo uno, y quanto à lo segundo que de-

cia, digo desta manera.

Christo nace en nosotros quando quiera que nuestra Alma bolviendo los ojos à la consideracion de su vida, y viendo las fealdades de sus desconciertos, y aborreciendolos, y considerando el enojo merecido de Dios, y doliendose dèl, ansiosa por aplacarle, se convierte con sè, con amor, con dolor à la misericordia de Dios, y al rescate de Christo. Assi que Christo nace en nosotros entonces. Y dicese que nace en nosotros, porque entonces entra en nuestra Alma su mismo espiritu, que entrando se entraña en ella, y produce luego en ella su gracia, que es como un resplandor, y como un rayo que resulta de su presencia, y que se assienta en el Alma, y la hace hermosa. Y assi

assi comienza à tener vida alli Christo; esto es, comienza à obrar en el Alma, y por el Alma, lo que es justo que obre Christo. Porque lo mas cierto, y lo mas proprio de la vida es la obra. Y desta manera, el que es en sì siempre, y el que vive en el seno del Padre antes de todos los siglos comienza como digo, y quando digo, à vivir en nosotros: y el que naciò de Dios perfecto, y cabal, comienza à ser en nosotros como niño. No porque en sì lo sea, ò porque en su espiritu, que està hecho Alma del nuestro, aya en realidad de verdad alguna diminucion, ò menoscabo, porque el mismo que es en sì, esse mismo es el que en nosotros nace tal, y tan grande: sino porque en lo que hace en nosotros se mide con nuestro sujeto: y aunque està en el Alma todo èl, no obra en ella luego que entra en ella, todo lo que vale, y puede, sino obra conforme à como se le rinde, y se desnuda de su propriedad, para el qual rendimiento, y desnudez èl mismo la ayuda, y assi decimos, que nace entonces como niño. Mas quanto el Alma

movida, y guiada dèl, se le rinde mas, y se desnuda mas de lo que tiene por suyo, tanto crece en ella mas cada dia; esto es, tanto và executando mas en ella su esicacia, y descubriendose mas, y haciendose mas robusto, hasta que llega en nosotros, como dice San Pablo (1), à edad de perfecto varon. A la medida de la grandeza de Christo; esto es, hasta que llega Christo à ser, en lo que es, y hace en nosotros, y con nosotros perfecto, qual lo es en sì mismo.

Perfecto digo, qual es en sì, no en igualdad precisa, sino en manera semejante. Quiero decir, que el vivir, y el obrar que tiene en nuestra Alma Christo, quando llega à ser en ella varon perfecto, no es igual en grandeza al vivir, y al obrar que tiene en sì, pero es del mismo metal, y linage. Y assi aunque reposa en nuestra Alma todo el espiritu de Christo desde el primer punto que nace en ella, no por esso obra luego en ella todo lo que es, y lo que puede, sino primero como niño, y lue-

(1) Ephes. 4.

<sup>©</sup> Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

luego como mas crecido, y despues como valiente, y persecto. Y de la manera que nuestra Alma en el cuerpo desde luego que nace en èl, nace toda, mas no hace suego que en èl nace, prueva de sì totalmente, ni exercita luego toda su eficacia, y su vida, sino despues, y successivamente, assi como se van enxugando con el calor los organos con que obra, y tomando firmeza habil para servir al obrar : assi es lo que decimos de Christo, que aunque pone en nosotros todo su espiritu quando nace, no exercita luego en nosotros toda su vida, sino conforme à como, movidos dèl, le seguimos, y nos apuramos de nosotros mismos, assi èl và en su vivir continuamente subiendo. Y como quando comienza à vivir en nuestra Alma se dice, que nace en ella, assi dice que crece, quando vive mas, y quando llega à vivir alli, al estilo que vive en sì, entonces es lo perfecto. De arte que segun aquesto tiene tres grados este nacimiento, y crecimiento de Christo en nosotros. El primero de niño, en que comprehendemos la niñez, y la mocedad: lo principiante, y lo aprovechante que decir solemos. El segundo de mas persecto. El ultimo de persecto del todo. En el primero nace, y vive en la mas alta parte del Alma. En el segundo en aquella, y en la que llamamos parte inferior. En el tercero en esto, y en todo el cuerpo del todo. Al primero podemos llamar estado de ley: por las razones que diremos luego. El segundo es estado de gracia. Y el tercero, y ultimo estado de gloria.

Y digamos de cada uno por sì, presuponiendo primero, que en nuestra Alma,
como sabeis, ay dos partes. Una divina
que de su hechura, y metal mira al Cielo,
y apetece quanto de suyo es, si no la estorvan, ò oscurecen, ò llevan, lo que es
razon, y justicia inmortal de su naturaleza, y muy habil para estar sin mudarse
en la contemplacion, y en el amor de las
cosas eternas. Otra de menos quilates,
que mira à la tierra, y que se comunica
con el cuerpo, con quien tiene deudo,
y amistad: sujeta à las passiones, y mudan-

danzas dèl, que la turban, y alteran con diversas olas de afectos, que teme, que se congoxa, que codicia, que llora, que se engrie, y ufana, y que finalmente por el parentesco que con la carne tiene, no puede hacer sin su compañia estas obras. Estas dos partes son como hermanas nacidas de un vientre, en una naturaleza misma, y son de ordinario entre sì contrarias, y rinen, y se hacen guerra. Y siendo la ley, que esta segunda se govierne siempre por la primera, à las veces como rebelde, y furiosa, toma las riendas ella del govierno, y hace fuerza à la mejor, lo qual es vicioso, assi como le es natural el deleyte, y el alegrarse, y el sentir en si los demás afectos, que la parte mayor le ordenare; y son propriamente la una como el Cielo, y la otra como la tierra: y como un Jacob, y un Esau concebidos juntos en un vientre, que entre si pelean, como diremos mas largamente despues.

Esto assi dicho decimos agora que quando el Alma aborrece su maldad, y

Chris-

Christo comienza à nacer en ella, pone su espiritu, como deciamos en el medio, y en el centro, que es en la substancia del Alma, y prende luego su virtud en la primera parte della: la parte, que destas dos que deciamos, es la mas alta, y la mejor. Y vive Christo allì en el primer estado deste nacimiento, exercitando en aquella parte su vida; esto es, alumbrandola, y enderezandola, y renovandola, y componiendola, y dandole salud, y fuerzas, para que con valor exercite su oficio. Mas à la otra parte menor, en este primer estado, el espiritu de Christo que en lo alto del Alma vive, no le desarraiga sus brios: porque aun no vive en aquesta parte baxa: mas aunque no viva en ella como señor pacifico, dale Ayo, y Maestro, que govierna aquella niñez, y el Ayo es la parte mayor, en que èl ya vive, ò èl mismo segun que vive en ella es el Ayo desta parte menor, que desde su lugar alto le dà leyes por donde viva, y le hace que se conozca, y le và à la mano, si se mueve contra lo que se le manda, y la ri-

ne,

ne, y la aflige con amenazas, y miedos, de donde resulta contradicion, y agonia, y servidumbre, y trabajo. Y Christo, que vive en nosotros, y desde el lugar donde vive, en este articulo sea con esta menor parte como Moysen, que le dà ley, y la amonesta, y la rine, y la amenaza, y la enfrena: mas aun no la libra de su flaqueza, ni la sana de sus malos movimientos, por donde, à este grado, ò estado le llamamos de ley. En que, como Moysen en el tiempo passado gozava de la habla de Dios, y en la cumbre del monte conversava con èl, y recibia su gracia, y era alumbrado de su lumbre, y descendia despues al pueblo carnal, è inquieto, y sujeto à diferentes deseos, y que estava à la falda de la sierra, adonde no veia sino el temblor, y las nubes, y descendiendo à èl le ponia leyes de parte de Dios, y se avisava que se pusiesse à sus deseos freno, y èl se los enfrenava quanto podia con temores, y penas: assi la parte mas alta nuestra, luego al principio que Christo en ella nace, santificada por èl, y viviendo

do por su espiritu, como su vida en el monte con Dios, al pueblo que està en la falda; esto es, à la parte inferior, que por los muchos movimientos de apetitos, y passiones diferentes que bullen en ella, es una muchedumbre de pueblo bullicioso, y carnal, è inclinado à hacer lo peor, le escrive leyes, y le enseña lo que le conviene hacer, ò huir, y le govierna las riendas à veces alargandolas, y à veces recogiendolas acia sì, y finalmente la hinche del temor, y de amenazas.

Y como contra Moysen se rebelò por diserentes veces el pueblo, y como siempre con discultad puso al yugo su mal domada cervìz, de donde nacieron contradiciones en ellos, y alborotos, y exemplos de señalados castigos: assi esta parte baxa en el estado, que digo, oye mal muchas veces las amonestaciones de su hermana mayor, en que ya Christo vive: y luchan las dos à veces, y dispiertan entre sì crueles peleas. Mas como Moysen para llevar aquella gente al assiento de su descanso les persuadiò primero que salies-

sen.

sen de Egipto, y los metiò en la soledad del desierto, y los guiò haciendo bueltas por èl, por largo espacio de tiempo, y con quitarles el regalo, y el amparo de los hombres, y darles el amparo de Dios, en la nube, en la coluna de fuego, en el manà, que les llovian los Cielos, y en el agua que les manava la piedra, los iva levantando àcia Dios, hasta que al sin passaron con Josuè su Capitan el Jordàn, y limpiaron de enemigos la tierra, y reposaron en ella, hasta que vino ultimamente Christo à nacer en su carne: assi su espiritu que ha nacido ya en lo que es principal en el Alma, para reducir à su obediencia la parte que resta, que tiene las condiciones, y flaquezas, y carnalidades, que he dicho, desde la razon donde vive, como otro Moysen induciendola à que se despida de los regalos de Egipto, y lavandola con las tribulaciones, y destetandola poco à poco de sus toscos consuelos, y quitandole de los ojos cada dia mas, las cosas que ama, y haciendola à que ame la pobreza, y la desnudez del desierto, Lib. III.

y dandole allì fu manà, y passando à cuchillo à muchas de sus enemigas passiones, y
acostumbrandola al descanso, y reposo
santo, và creciendo en ella, y aprovechando, y mitigando sus brios, y haciendola cada dia mas habil, para poner su vida en su carne, y al sin la pone, y como
si dixessemos, se encarna en ella, y la
hinche de sì, como hizo à la mayor, y
primera; y no le quita, lo que le es natural, como son los sentimientos medidos,
y el poder padecer, y morir, sino desarraigale lo vicioso, sino del todo, à lo menos quasi del todo.

Y este es el grado segundo que diximos, en el qual el espiritu de Christo vive en las dos partes del Alma, en la primera, que es la celestial santificandola, o si lo avemos de decir assi, haciendola como Dios, y en la segunda que mira à la carne, apurandola, y mortificandola de lo carnal, y vicioso. Y en vez de la muerte que ella solia dar con su vicio al espiritu, Christo agora pone en ella à cuchillo quasi todo lo que es contumaz, y rebel-

ha-

115 de. Y como se uvo con sus discipulos, quando anduvo con ellos que los conversò primero, y dado que los conversava duravan en ellos los afectos de carne, de que los corregia poco à poco por diferentes maneras, con palabras, con exemplos, con dolores, y penas, y finalmente despues de su resurreccion, teniendolos ya conformes, y humildes, y juntos en Jerusalen, embiò sobre ellos en abundancia su espiritu, con que los hizo perfectos, y santos: assi quando en nosotros nace, trata primero con la razon, y fortificala para que no le venza el sentido, y procediendo despues por sus passos contados, derrama su espiritu, como dice Joel (1), sobre toda la carne, con que se rinde, y se sujeta al espiritu. Y cumplese entonces lo que en la oracion le pedimos que se haga su voluntad, assi como en el Cielo, en la tierra: porque manda entonces Dios en el Cielo del Alma, y en lo terreno della, es obedecido quasi, ni mas, ni menos, y baña el corazon de si mismo, y H 2

<sup>708</sup>L 1.

hace ya Christo en toda el Alma, oficio enteramente de Christo, que es oficio de ungir: porque la unge desde la cabeza à los pies, y la beatifica en cierta manera, Porque aunque no le comunica su vista, comunicale mucho de la vida que le ha de durar para siempre, y sostienela ya con el vivir de su espiritu, con que ha de ser despues sostenida sin fin. Y este es el mantenimiento, y el pan que por consejo suyo pedimos à Dios cada dia quando decimos (1). Y nuestro pan: como si dixessemos, el de despues, que esso quiere decir la palabra del original Griego ENIO-ZION, danoslo oy; esto es, aquel pan nuestro nuestro: porque nos le prometes, nuestro, porque sin èl no se vive: nuestro, porque solo él hinche nuestro deseo: assi que este pan, y esta vida que prometida nos tienes acorta los plazos, Señor, y danosla ya, y viva ya tu Hijo en nosotros del todo dandonos entera vida, porque èl es el pan de la vida!

De manera que quando viene à este es-

ta-

<sup>(</sup>I) Luca II. p. 3.

tado el nacimiento de Christo en nosotros, y quando su vida en mì ha subido à este punto, entonces Christo es lisamente en nosotros el Mesias prometido de Dios por la razon sobredicha. Y el estado es de gracia, porque la gracia baña à casi toda el Alma, y no es estado de ley, ni de servidumbre, ni de temor, porque todo lo que se manda se hace con gusto, porque en la parte que solia ser rebelde, y que tenia necessidad de miedo, y de freno, vive ya Christo que la tiene quasi pura de su rebeldia. Y es estado de Evangelio, porque el nacer, y vivir Christo en ambas las partes del Alma, y la santificacion de toda ella con muerte de lo que era en ella vejez, es el efecto de la buena nueva del Evangelio, y el reyno de los Cielos que en èl se predica, y la obra propria, y senalada, y que reservo para si solo el Hijo de Dios, y el Mesias que la ley prometia. Como Zacarias en su cantico dice (1): furamento que jurò à Abrahan nuestro Padre, de darse à nosotros. Para que librandonos de

nues-

<sup>(1)</sup> Luca 1. p. 73.

nuestros enemigos, le sirvamos sin miedo, le sirvamos en santidad, y justicia, y en su presencia la vida toda. Y es estado de gozo, por quanto reyna en toda el Alma el espiritu, y assi hace en ella sin impedimento sus frutos, que son como San Pablo dice (1): Caridad, y gozo, y paz, y paciencia, y larga esperanza en los males. Por donde en persona de los deste grado dice el Profeta Isaias (2): Gozandome gozarè en el Señor, y regocijaràse mi Alma en el Dios mio, porque me vistiò vestiduras de salud, y me cercò con vestidura de justicia. Como à esposo me hermoseò con corona: y como à esposa adornada con sus joyeles.

Y tambien en cierta manera es estado de libertad, y de reyno, porque es el que deseava San Pablo à los Colossenses en el lugar donde escrive (3): Y la paz de Dios alce vandera, y lleve la corona en vuestros corazones. Porque en el primer grado estava la gracia, y paz de Dios, como quien residia en frontera, y vecina à los

ene-

<sup>(1)</sup> Galat. 5. v. 22. (2) Ifat. 61. v. 10.

<sup>(3)</sup> Coloff. 3. v. 15.

enemigos encerrada, y recatada, y folicita: mas agora ya se espacia, y se alegra, y se estiende, como señora ya del campo. Y, ni mas, ni menos, es estado de muerte, y de vida, porque la vida que Christo vive en los que llegan aqui, dà vida à lo alto del Alma, y dà muerte, y deguella à casi todos los asectos, y passiones malas del cuerpo. De que dice el Apostol (1): Si Christo està en vosotros vuestro cuerpo sin duda ha muerto, quanto al pecado: mas el espiritu vive por virtud de la justicia. Y finalmente es estado de amor, y de paz. Porque se hermanan en èl las dos partes del Alma que decimos, y el sentido ama servir à la razon, y Jacob, y Esau se hacen amigos, que fueron imagen desto, como antes decia. Porque Sabino, como sabeis (2), Rebeca muger de Isaac concibio de un vientre aquestos dos hijos, que antes que naciessen, peleavan entre si mismos: por donde ella afligida consultò el caso con Dios, que le respondiò que tenia en su vientre dos linages de gentes contrarias,

que

<sup>(1)</sup> Rom. S. v. 10. (2) Gene. 25. v. 21.

que pelearian siempre entre sì, y que el menor en salir à luz venceria al que primero naciesse. Llegado el tiempo naciò primero un niño bermejo, y velloso, y despues dèl, y asido de su pie dèl, naciò luego otro de diferente qualidad del primero. Este postrero sue llamado Jacob, y el primero Esau. Su inclinacion fue diferente, assi como su figura lo era. Esau aficionado à la caza, y al campo, Jacob à vivir en su casa. En ella comprò un dia por cierto caso à su hermano el derecho del mayorazgo, que se le vendiò por comer. Poco despues con artificio le ganò la bendicion de su padre, que creyò que bendecia al mayor. Quedaron por esta causa enemigos, aborrecia de muerte Esau à Jacob: amenazavale siempre. El mozo santo aconsejado de la madre, huyò la ocasion, desamparò la casa del padre: caminò para Oriente, viò en el camino el Cielo sobre sì abierto, sirviò en casa de su suegro por Lia, y por Raquel, y casado tuvo abundancia de hijos, y de hacienda, y bolviendo con ella à su tierra lu-

CONTRACTOR SILE

luchò con el Angel, fue bendecido dèl, y enflaquecido en el muslo, mudò el andar con el nombre, y luego le vino al encuentro Esau su hermano ya amigo,

y pacifico.

Pues conforme à esta imagen, son de un parto las dos partes del Alma, y rinen en el vientre, porque de su naturaleza tienen apetitos contrarios, y porque sin duda despues nacen dellas dos linages de gentes enemigas entre sì, las que siguen en el vivir el querer del sentido, y las que miden lo que hacen por razon, y justicia. Nace el sentido primero: porque se vè su obra primero, tràs èl viene luego el uso de la razon. El sentido es teñido de sangre, y vestido de los frutos della, y ama el robo, y sigue siempre sus passiones fieras por alcanzarlas: mas la razon es amiga de su morada, adonde reposa contemplando la verdad con descanso. Aqui le vienen à las manos la bendicion, y el mayorazgo. Mas enojanse los sentidos, y descubren sus deseos sangrientos contra el hermano: que guiado de la sabi-

biduria para vencerlos, los huye, y corta las ocasiones del mal: y enagenase el hombre de los padres, y de la casa, y puestos los ojos en el Oriente, camina à èl la razon, à la qual en este camino se le aparece Dios, y le assegura su amparo, y con esto le mueve, y guia à servir muchos años, y con mucho fruto por Raquel, y por Lia, hasta que finalmente acercandose ya à su verdadera tierra viene à abrazarse con Dios, y como à luchar con el Angel, pidiendole que le santifique, y bendiga, y ponga en paz sus sentidos, y sale con su porsia à la fin, y con la bendicion muere el muslo, porque en el morir del sentido vicioso consiste, el quedar enteramente bendito, y coxea luego el hombre, y es Israel. Israel porque se vè en èl, y se descubre la eficacia de la vida divina, que ya possee, coxo porque anda en las cosas del mundo, con solo el pie de la necessidad, sin que le lleve el deleyte. Y assi en llegando à este punto el sentido sirve à la razon, y se pacifica con ella, y la ama, y gozan ambas, cada

cada una segun su manera de riquezas, y bienes: y son buenos hermanos Esau, y Jacob, y vive, como en hermanos conforme, el espiritu de Christo, que se derrama por ellos: que es lo que se dice en el Psalmo (1): Quan bueno es, y quan lleno de alegria el morar en uno los hermanos, como el unquento bueno sobre la cabeza, que desciende à la barba, à la barba del Sacerdote, y desciende al gorjal de su vestidura. Como rocio en Hermon, que desciende sobre los montes de Sion. Porque alli instituyò el Señor la bendicion, las vidas por los siglos. Porque todo el descanso, y toda la dulzura, y toda la utilidad desta vida entonces es, quando aquestas dos partes nuestras, que decimos hermanas, viven tambien como hermanas en paz, y concordia.

Y dice que es suave, y provechosa esta paz como lo es el unguento oloroso derramado, y el rocio que desciende sobre los montes de Hermon, y de Sion. Porque en el hecho de la verdad el Hijo de Dios

<sup>(1)</sup> Psalm. 132. v. 2.

Dios que nace, y que vive en estas dos partes, y que es uncion, y rocio, como ya muchas veces diximos, derramandose en la primera dellas, y de alli descendiendo à la otra, y bañandola, hace en ellas esta paz provechosa, y gustosa, de las quales partes la una es bien como la cabeza, y la otra como la barba aspera, y como la boca, ò la margen de la vestidura: y la una es verdaderamente Sion, adonde Dios se contempla, y la otra Hermon, que es assolamiento, porque consiste su salud en que se assuele en ella, quanto levanta el demassiado, y vicioso deseo. Y cierto quando Christo llega à nacer, y vivir en alguno desta manera, aquel en quien assi vive, dice bien con San Pablo (1): Vivo yo, ya no yo, pero vive en mi fesu-Christo, porque vive, y no vive, no vive por sì, pero vive, porque en èl vive Christo; esto es, porque Christo abrazado con èl, y como infundido por èl, le alienta, y le mueve, y le deleyta, y le halaga, y le govierna las obras,

<sup>(</sup>I) Galat. 2. v. 20.

obras, y es la vida de su feliz vida. Y de los que aqui llegaron dice propiamente Isaias (1): Alegraronse con tu presencia, como la alegria en la siega: como se regocijaron al dividir del despojo. De la siega dice, que es señalada alegria: porque se coge en ella el fruto de lo trabajado: y se conoce que la confianza que se hizo del suelo, no saliò vacia, y se halla como por la largueza de Dios mejorado, y acrecentado, lo que parecia perdido. Y assi es alegria grandissima la de los que llegan aqui. Porque comienzan à coger el fruto de su sé, y penitencia: y vèn que no les burlò su esperanza, y sienten la largueza de Dios en sì mismos, y un amontonamiento de no pensados bienes.

Y dice del dividir los despojos: porque entonces alegran à los vencedores tres cosas, el salir del peligro, el quedar con honra: el verse con tanta riqueza. Y las mismas alegran à los que agora decimos. Porque vencido, y casi muerto del todo, lo que en el sentido ha-

ce

<sup>(2)</sup> Ifai. 9. v. 3.

<sup>©</sup> Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

ce guerra: y esto porque el espiritu de Christo nace, y se derrama por èl, no solamente salen de peligro, sino se hallan de improvisamente dichosos, y ricos. Y por esso dice que se alegran en su presencia: porque la presencia suya en ellos, que es el nacer, y vivir de Christo en toda su Alma, les acarrea este bien, que es el que anade luego diciendo: Porque el yugo de pesadumbre, y la vara de su hombro, y el cetro del executor en èl, lo quebrantaste como en el dia de Madian. Que à la ley dura que puso el pecado en nuestra carne, y à lo que heredamos del primer hombre, que es hombre viejo en nosotros, lo llama bien yugo de pesadumbre, porque es carga muy enlazada à nosotros, y que mucho nos enlaza: y vara de su hombro, porque con ella como con vara de castigo nos azota el demonio. Y dice de su hombro, por semejanza de los verdugos, y ministros antiguos de justicia, que traian al hombro el manojo de varas, con que herian à los condenados. Y es cetro de executor, y

en nosotros, porque por medio de la mala inclinacion del viejo hombre, que reside en nuestra carne executa el enemigo su voluntad en nosotros. Lo qual todo quebranta Christo, quando de lo alto del Alma estiende su vida à la parte baxa della, y viene como à nacer en la carne.

Y quebrantalo como en el dia de Madian. Que ya sabeis en què forma alcanzò victoria Gedeon de los Madianitas, sin sus armas, y con solo quebrar los cantaros, y resplandecer la luz que encerravan, y con tocar las trompetas (1). Porque comenzar Christo à nacer en nosotros, no es cosa de nuestro merito, sino obra de su mucha virtud: que primero como luz metida en el medio del Alma se encierra alli, y despues se descubre, y resplandece, quebrantado lo terreno, y carnal del sentido. A cuyo resplandor, y al sonido que hace la voz de Christo en el Alma, huyen los enemigos, y mueren. Y como en el sueño, que en-

ton-

<sup>(1)</sup> Judic. 7.

<sup>©</sup> Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

tonces viò uno de los del pueblo contrario, un pan de cevada, y cocido entre la ceniza, que se rebolvia por el Real de los enemigos, tocando las tiendas las derrocava: assi aqui Christo, que es pan despreciado al parecer, y cocido en trabajos, rebolviendose por los sentidos del Alma, pone por el suelo los assientos de la maldad, que nos hacen guerra, y finalmente los abrasa, y consume, como dice luego el Profeta: Que toda la presa, ò pelea peleada con alboroto, y la vestidura rebuelta en las sangres, serà para ser quemada, serà mantenimiento de fuego. Y dice bien la pelea peleada con alboroto, quales son las contradiciones que los deseos malos, quando se encienden, hacen à la razon, y las polvaredas que levantan, y su alboroto, y su ruido. Y dice bien el vestido rebuelto en la sangre, que es el cuerpo, y la carne, que nos vestimos, manchada con la sangre de sus viciosas passiones. Porque todo ello en este caso lo apura el santo suego que Christo en el Evangelio dice que vino à poner en la tietierra (1). Y lo que el mismo Profeta en otro capitulo escrive, tambien pertenece à este negocio, porque dice desta manera (2): Porque el pueblo en Sion, habitarà en Ferusalen. No llorarà, llorando: apiadando, se apiadarà de ti. A la voz de tu grito, en oyendola te responderà. Y daros ha el Senor pan estrecho: y agua apretada: y no bolarà mas tu maestro: y à tu maestro tus ojos le contemplaran. I tus orejas oiran à las espaldas tuyas palabra que te dirà: Este es el camino, andad en el, no inclineis à la drecha, à à la izquierda. Que es imagen desto mismo que digo, adonde el pueblo que estava en Sion, hace ya morada en erusalen.

Y la vida de Christo que vivia en el alcazar del Alma se estiende por toda la cerca della, y la pacifica: y el que residia en Sion hace ya su morada en la paz, y cessa el lloro, que es lloro, porque se usa ya con ellos de la piedad, que es persecta, y como vive ya Christo en ellos, oyelos en llamando, ò por mejor decir Lib.III.

<sup>(1)</sup> Luca 12. (2) 1/a1.30. v. 19.

lo que èl pide en ellos, esso es lo que pide; porque està en ellos su maestro metido, que no se les aparta, ni ausenta, y que en hablando ellos los oye: y dales entonces Dios pan estrecho, y agua apre. tada; porque verdaderamente les dà el pan, y el agua que dan vida verdadera, su cuerpo, y su espiritu que se derrama por ellos, y los sustenta; mas daselo con brevedad, y estrechez, lo uno porque de ordinario mezcla Dios con este pan que les dà adversidad, y trabajos. Lo otro porque es pan que sustenta en medio de los trabajos, y de las apreturas el Alma, Y lo ultimo porque en esta vida este pan vive como escondido, y como encogido en los justos, que como dice dellos San Pablo (1): Nuestra vida està escondida con Christo en Dios; mas quando èl aparecieres que es vuestra vida, entonces le parecereis i èl en la gloria. Porque entonces acabara de crecer en los suyos Christo persectamente, y del todo, quando los resucitàre del polvo inmortales, y gloriosos, que se-

<sup>(1)</sup> Colos. 3. v. 3.

serà el grado tercero, y el ultimo de los que arriba diximos. Adonde su espiritu, y vida del, se comunicarà de lo alto del Alma à la parte mas baxa della, y della se estenderà por el cuerpo, no solamente quitando del lo vicioso, sino tambien desterrando del lo quebradizo, y lo slaco, y vistiendolo enteramente de sì.

De manera que todo su vivir, su querer, su entender, su parecer, y resplandecer serà Christo, que serà entonces varon perfecto enteramente en todos los suyos: y serà uno en todos, y todos seràn hijos cabales de Dios, por tener en sì el sèr, y el vivir deste Hijo, que es unico, y solo Hijo de Dios, y lo que es Hijo de Dios, en todos los que se llaman sus hijos. Y assi como Christo nace en todas estas maneras, assi tambien en las Escrituras Sagradas Hebreas es llamado Hijo con cinco nombres diversos. Porque como sabeis, Isaias le llama: IELED. Y David en el Psalmo segundo le llama: BAR. Y en el Psalmo setenta y uno le llama: NIN. Y de David, y de Isaias es llama-I2 do:

do: BEN, y llamale SIL Jacob en la bendicion de su hijo Judas en el libro de la creacion de las cosas. De manera que como Christo nace cinco veces, assi tambien tiene cinco nombres de Hijo, que todos significan lo mismo que Hijo, aun que con sonidos diferentes, y con origen diversa. Porque IELED, es como si dixessemos, el engendrado. BAR, el criado apurado, escogido. NIN, el que se và levantando. BEN, el edificio, y SIL, el pacifico, ò el embiado, que todas son qualidades que generalmente se dicen bien de los hijos, por donde los Hebreos tomaron nombres dellas para significar lo que es hijo. Porque el hijo, es engendrado, y criado, y sacado à luz, y es como lo apurado, y lo ahechado que sale del mezclarse los padres: y el que se levanta en su lugar quando ellos fallecen sustentando su nombre, y es como un edificio, por donde aun en Espanol à los hijos, y descendientes, les da mos nombre de casa, y es la paz el hijo y como el nudo de concordia entre el pa dre, y la madre. Mas

1

6

fi

n

<sup>©</sup> Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

Mas dexando lo general, con señalada propiedad son estos nombres de solo aqueste Hijo que digo. Porque èl es el engendrado segun el nacimiento eterno. Y el sacado à luz segun el nacimiento de la carne, y lo apurado, y lo ahechado de toda culpa segun ella misma: y el que se levantò de los muertos: y el edificio que encierra en la Hostia donde se pone à todos sus miembros: y el que nace en el centro de sus almas, de donde embia poco à poco por todas sus partes dellas la virtud de su espiritu, que las apura, y aviva, y pacifica, y bastece de todos sus bienes. Y finalmente èl es el Hijo de Dios, que solo es Hijo de Dios en sì, y en todos los demàs que lo son. Porque en èl se criaron, y por èl se reformaron, y por razon de lo que dèl contienen en sì, son dichos sus hijos. Y esso es ser nosotros hijos de Dios, tener à este su divino Hijo en nosotros. Porque el Padre no tiene sino à èl solo por Hijo, ni ama como à hijos, sino à los que en sì le contienen, y son una misma cosa con el,

un cuerpo, un alma, un espiritu. Y as. si siempre ama à solo èl, en todas las cosas que ama. Y acabò Juliano aqui, y dixo luego: Hecho he, Sabino, lo que me pedistes, y dicho lo que he sabido decir: mas si os tengo cansado, por esso proveistes bien que Marcelo succediesse luego, que con lo que dixere nos descansarà à todos. A Sabino, dixo en tonces Marcelo, yo sio que no le aveis cansado, mas aveisme puesto en trabajo à mì, que despues de vos, no sè què podrè decir que contente. Solo ay este bien, que me vengare agora, Sabino, de vos en quitaros el buen gusto que os queda Dixo Marcelo esto, y queria Sabino res ponderle, mas estorvòselo un caso que sucediò, como agora dirè.

En la orilla contraria de donde Marcelo, y sus compañeros estavan en un arbol que en ella avia, estuvo assentada una avecilla de plumas, y de figura particular, quasi todo el tiempo que Julia no decia, como oyendole, y à veces como respondiendole con su canto, y esta

to con tanta suavidad, y armonia, que Marcelo, y los demás avian puesto en ella los ojos, y los oidos. Pues al punto que Juliano acabò, y Marcelo respondiò lo que he referido, y Sabino le queria replicar, sintieron ruido àcia aquella parte, y bolviendose vieron que lo hacian dos grandes cuervos, que rebolando sobre el ave que he dicho, y cercandola al derredor procuravan hacerle daño con las unas, y con los picos. Ella al principio se defendia con las ramas del arbol, encubriendose entre las mas espesas. Mas creciendo la porfia, y apretandola siempre mas à do quiera que iva, forzada se dexò caer en el agua, gritando, y como pidiendo favor. Los cuervos acudieron tambien al agua, y bolando sobre la haz del rio la perseguian malamente, hasta que à la fin el ave se sumiò toda en el agua, sin dexar rastro de sì. Aqui Sabino alzò la voz, y con un grito dixo: O la pobre, y como se nos ahogò! Y assi lo creyeron sus compañeros, de que mucho se lastimaron. Los enemigos como VIC-

victoriosos se fueron alegres luego. Mas como uviesse passado un espacio de tiem. po, y Juliano con alguna risa consolasse à Sabino, que maldecia los cuervos, y no podia perder la lastima de su paxara, que assi la llamava: de improviso à la parte adonde Marcelo estava, y quasi junto à sus pies la vieron sacar del agua la cabeza, y luego salir del arroyo à la orilla toda fatigada, y mojada. Como saliò se puso sobre una rama baxa que estava alli junto, adonde estendiò sus alas, y las sacudiò del agua: y despues batiendolas con presteza, comenzò à levantarse por el ayre cantando con una dulzura nueva. Al canto como llamadas otras muchas aves de su linage acudieron à ella de diferentes partes del soto. Cercavanla, y como dandole el parabien, le bolavan al derredor. Y luego juntas todas, y como en señal de triunfo rodearon tres, o quatro veces el ayre con bueltas alegres, y despues se levantaron en alto poco à poco, hasta que se perdieron de vista.

Fue grandissimo el regocijo, y ale

gria

y

del nombre Hijo. 137

s gria que deste sucesso recibiò Sabino. Mas deciame, que mirando en este punto à Marcelo, le viò demudado en el rostro, y turbado algo, y metido en gran pensamiento, de que mucho se maravillò, y queriendole preguntar què sentia, viòle que levantando al Cielo los ojos como entre los dientes, y con un suspiro dissimulado dixo: Al fin Jesus, es Jesus. Y que luego sin dar lugar à que ninguno le preguntasse mas, se bolviò à èl, y èl dixo: Atended pues, Sabino, à lo que pediftes. The Control of the grant was considered.

THE RESIDENCE OF THE PARTY OF T

state up de control el parderes despus

the first training to a strain of the second second

Charles he an opposite that I when the for

TO THE SENSE OF STREET WEST OFFICE

Charles I language A la considera den color richt al

and the property of the party o

The next at about to the attractor, sign of DE

## WERERERE RECENT

## DE LOS NOMBRES

## DE CHRISTO

POR EL M. F. LUIS DE LEON, en que de nuevo và anadido el nombre de Cordero.

§. II.

DE COMO CHRISTO ES LLAMADO Cordero, y por què le conviene este nombre.

L nombre de Cordero, de que tengo de decir, es nombre tan notorio de Christo, que es escusado
provarlo. Que quien no oye cada dia en
la Missa, lo que resiere el Evangelio averle dicho el Bautista: Este es el Cordero de
Dios, que lleva sobre si los pecados del mundo. Mas si esto es facil, y claro, no lo es
lo que encierra en si toda la razon des-

te nombre, sino ascondido, y misterioso, mas muy digno de luz. Porque Cordero passandolo à Christo dice tres cosas, mansedumbre de condicion, y pureza, y inocencia de vida, y satisfaccion de sacrisicio, y ofrenda, como San Pedro juntò casi en este proposito hablando de Christo (1): El que, dice, no bizo pecado, ni se hallò engaño en su boca, que siendo maldecido no maldecia, y padeciendo no amenazava, antes se entregava al que le juzgava injustamente; el que llevò à la Cruz sobre si nuestros pecados. Cosas que encierran otras muchas en sì, y en que Christo se señalò, y aventajò por maravillosa manera, y digamos por sì de todas tres. Pues quanto à lo primero Cordero dice mansedumbre, y esto se nos viene à los ojos luego que oimos Cordero, y con ello la mucha razon, con que de Christo se dice por el estremo de mansedumbre que tiene, ansi en el trato, como en el sufrimiento, ansi en lo que por nosotros sufriò, como en lo que cada dia nos sufre. Del

I. Petr. 2. v. 22.

<sup>©</sup> Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

Del trato, Isaias decia (1), no serà bu llicioso, ni inquieto, ni causador de alboroto. Y'èl de si mismo (2): Aprended de mi que soy manso, y de corazon humilde. Y respondiò bien con las palabras la blandura de su acogimiento con todos los que se llegaron à èl por gozarle, quando viviò nuestra vida, con los humildes, humilde, con los mas despreciados, y mas baxos mas amoroso, y con los pecadores que se conocian dulcissimo. La mansedumbre deste Cordero salvò à la muger adultera, que la ley condenava, y quando se la puso en su presencia la malicia de los Fariseos, y le consultò de la pena, no parece que le cupo en la boca palabra de muerte; y tomò ocasion para absolverla el faltarle acusador, pudiendo solo èl ser acusador, y juez, y testigo. La misma mansedumbre admitiò à la muger pecadora, y hizo que se dexasse tocar de un infame, y consintiò que le lavassen sus lagrimas, y diò limpieza à los cabellos que le limpiavan sus pies. Essa misma puso en su

> pre-1/a1. 42. v. 4. (2) Matth. II. v. 29.

<sup>©</sup> Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

presencia los niños que sus discipulos apartavan della: y siendo quien era, diò oidos à las largas razones de la Samaritana; y fue causa que no desechasse de sì à ninguno, ni se cansasse de tratar con los hombres siendo èl quien era, y siendo su trato dellos tan pesado, y tan impertinente como sabemos.

Mas què maravilla que no se enfadasse entonces quando vivia en el suelo, el que agora en el Cielo, donde vive tan essento de nuestras miserias, y declarado por Rey universal de todas las cosas, tiene por bueno de venirse en el Sacramento à vivir con nosotros; y lleva con mansedumbre verse rodeado de mil impertinencias, y vilezas de hombres; y no ay aldea de tan pocos vecinos, adonde no sea casi como uno de sus vecinos en su Iglesia nuestro Cordero; adonde no tengamos casi como uno de ellos en su Iglesia à nuestro Cordero, blando, manso, sufrido à todos los estados? Y aunque leemos en el Evangelio que castigò Christo à algunas personas con palabras, como à San

San Pedro una vez, y muchas à los Fari. p seos, y con las manos tambien, como ( quando hiriò con el azote à los que hacian mercado en su Templo: mas en nin. guna encendiò su corazon en siereza, ni mostrò semblante bravo, sino en todas con serenidad de rostro conservò el sos. siego de mansedumbre, desechando la culpa, y no desdiciendo de su gravedad afable, y dulce. Que como en la divinidad sin moversele mueve todo; y sin recibir alteracion rine, y corrige; y durando en quietud, y sossiego lo riñe, y altera: ansi en la humanidad, que como mas se le allega, ansi es la criatura que mas se le parece; nunca turbò la dulzura de su animo manso, el hacer en los otros lo que el desconcierto de sus razones, ò de sus obras pedia, y reprehendiò sin palsion, y castigò sin enojo, y fue aun en el renir un exemplo de amor. Què dice la esposa (2)? Su garganta suavissima, y amable todo èl, y èl todas sus cosas.

Y aquella voz, dixo Sabino aqui,

pa-

<sup>(1)</sup> Cant. 5. v. 16.

pareceos, Marcelo, que serà muy amable (1): Id malditos de mi Padre al fuego eterno aparejado para el demonio; ò serà voz, que se podrà decir sin braveza, ò oir sin espanto? Y si tan manso es el trato todo de Christo, què le queda para ser Leon, como en la Escritura se dice? Bien decis, respondiò Marcelo. Mas en lo primero creo yo muy bien, que les serà muy espantable à los malos aquella tan horrible sentencia, y que al parecer ante el juez, y el rostro, y el mirar del juez les serà de increible tormento. Mas tambien aveis de entender, que serà sin alteracion del alma de Christo, sino que manso en sì, bramarà en los oidos de aquellos; y dulce en sì mismo, y en su rostro, les encandilarà con terriblez, y fiereza los ojos. Y à la verdad lo que mas me declara el infinito mal de la obstinacion del pecado, es ver, que trae à la mansedumbre, y al amor, y à la dulzura de Christo, à terminos de decir tal sentencia, y que pone en aquella boca pala-

<sup>(1)</sup> Matth. 25. V. 41.

labras de tanto amargor; y que quien se hizo hombre por los hombres, y pade. ciò, lo que padeciò por salvarlos; y el que dice que su deleyte es su trato, y el que vivo, y muerto, mortal, y glorioso, ni piensa, ni trata sino de su reposo, y salud; y el que todo quanto es ordena à su bien, los pueda apartar de sì con voz tan horrible, y que la pura fuerza de aquelia no curable maldad mudarà la voz al Cordero. Y siendo lo ordinario de Dios con los malos asconderles su cara, que es alzar la vista de su favor, y dexarlos para que sus designios con sus manos los labren, conforme à lo que decia el Profeta (1): Ascondisto de nosotros tu cara, y con la mano de nuestra maldad nos quebrantaste; aqui el zelo del castigo merecido le hace que la descubra, y que tome la espada en la mano, y en la boca tan amarga, y espantable sentencia.

Y à lo segundo del Leon, que Sabino dixistes, aveis de entender, que co-

mo

<sup>(1)</sup> Isai. 64. v. 7.

mo Christo lo es, no contradice, antes se compadece bien con el ser para con nosotros Cordero. Porque llamase Christo, y es Leon por lo que à nuestro bien, y defensa toca, por lo que hace con los demonios enemigos nuestros, y por la manera como defiende à los suyos. Que en lo primero para librarnos de sus manos, les quitò el mando, y derrocòles de su tirania usurpada, y assolòles los templos, y hizo que los blafemassen los que poco antes los adoravan, y servian; y abaxò à sus reynos obscuros, y quebrantòles las carceles, y sacòles mil prisioneros: y entonces, y agora, y siempre se les muest tra fiero, y los vence, y les quita de las uñas la presa. A que mira San Juan para llamarle Leon, quando dice (1): Venciò el Leon de Judà. Y en lo segundo, ansi como nadie se atreve à sacar de las unas del Leon lo que prende, ansi no es poderoso ninguno à quitarle à Christo de su mano los suyos. Tanta es la fuerza de su firme querer. Mis ovejas, dice el, ninguno me K las Lib. III.

<sup>(</sup>I) Apoc. 5. v. 5.

<sup>©</sup> Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

las sacarà de las manos. Y Isaias en el mistr mo proposito. Porque, dice (1), el Señor ig ansi como quando brama el Leon, y el Cacho co rro del Leon brama sobre su presa, no teme le para dexarla: si le sobreviene multitud de Pastores, à sus voces no teme, ni à su mu chedumbre se espanta: Ansi el Señor descen- hi derà, y pelearà sobre el monte de Sion, sobre el collado suyo. Ansi que ser Christo Leon le viene de ser para nosotros amoroso, y manso Cordero, y porque nos ama, y nos sufre con amor, y mansedum bre infinita, por esso se muestra fiero con los que le danan, y los desama, y maltrata. Y ansi quando à aquellos no sufre nos sufre, y quando es con ellos fiero con nosotros es manso. Y ay algunos que son mansos para llevar las importunidades agenas, pero no para sufrir sus delcomedimientos, y otros que si fufren ma las palabras, no sufren que les pongan las manos: mas Christo como en todo ansi en esto persecto Cordero, no sola du mente llevò con mansedumbre nuestro ro

tra-

pc

m

fie

pe

te

na

pc

CO

la

Cla

lo

dr

he

qu

<sup>1/</sup>ai. 31. v. 4.

strato importuno, mas tambien sufriò con igualdad nuestro atrevimiento injurioso: como Cordero dice Isaías, delante del que

le trasquila.

Què no sufriò de los hombres por amor de los hombres? De què injuria no hicieron experiencia en èl los que vivian por èl? Con palabras le trataron descomedidas, con testimonios falsissimos pusieron sus manos sacrilegas en su Divina persona: añadieron à las bosetadas azotes, y à los azotes espinas, y à las espinas clavos, y cruz dolorosa, y como à porfia provaron en hacerle mal sus descomulgados ingenios, y fuerzas. Mas ni la injuria mudò la voluntad, ni la paciencia, y mansedumbre hizo mella en el dolor. Y si, como dice San Agustin mi padre (1), es manso el que da vado à los hechos malvados, y que no resiste al mal que le hacen, antes le vence con el bien, Christo sin duda es el estremo de mansedumbre. Porque contra quien se hicieo ron tantos hechos malvados, ò en cuyo K2 da-

<sup>(1)</sup> De serm. Domini in monte lib. 1.

Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

dano se esforzò mas la maldad? O quien le hizo menos resistencia que Christo? O la venciò con retorno de beneficios ma. yores? Pues à los que le huyen busca, y à los que le aborrecen abraza, y à los que le afrentan, y dan dolorosa muerte, con essa misma muerte los santifica, y los lava con essa misma sangre que enemiga. mente le sacan. Y es puntualmente en es te nuestro Cordero, lo que en el cordero antiguo que dèl tuvo figura, que todos le comian, y despedazavan, y con todo èl se mantenia, la carne, y las entrañas, y la cabeza, y los pies. Porque no uvo cosa en nuestro bien, adonde no llegasse el cuchillo, y el diente: al costado, à los pies, à las manos, à la sagrada cabeza, à los oidos, y à los ojos, y à la boca con gusto amarguissimo. Y passò à las entra nas el mal, y afligiò por mil maneras su Anima santa, y le tragò con la honra la vida.

Mas con quanto hizo nunca pudo hacer que no fuesse Cordero, y no Corde ro solamente, sino provechoso Cordero

no

no solamente sufrido, y manso, sino en esso mismo que tan mansa, y igualmente sufria, bienhechor utilissimo. Siempre le espinamos nosotros, y siempre èl trabaja por traernos à fruto. Y como Dios en el Profeta de si mismo dice (1): Adan es mi exemplo desde mi mocedad. Porque como en la manera que fue por Dios sentenciado, y mandado que Adan trabajasse, y labrasse la tierra, y la tierra labrada, y trabajada le fructificasse abrojos, y espinas: ansi con su mansedumbre nos sufre, y nos torna à labrar, aunque le fructifiquemos ingratitud. Y no solo en quanto anduvo en el suelo, mas agora en el Cielo glorioso, y Emperador sobre todo, y Señor universal declarado, nos vè que despreciamos su sangre, y que quanto es por nosotros hacemos sus trabajos inutiles, y pisamos, como el Apostol dice, su riquissima satisfacion, y passion: y nos sufre con paciencia, y nos aguarda con sufrimiento, y nos llama, y dispierta, y solicita con mansedumbre, y amor entranable.

<sup>(1)</sup> Zach. 13. v. 5.

<sup>©</sup> Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

Y à la verdad, porque es tan amoro. s so, por esso es tan manso, y porque es 1 excessivo el amor, por esso es la manse. dumbre en excesso. Porque la Caridad, como el Apostol dice, de su natural es sufrida, y ansi conservan una regla, y guardan una medida misma el querer, y el sufrir. De manera, que quando no uviera otro camino, por este solo del amor entendieramos la grandeza de la mansedumbre de Christo, porque quanto nos quiere bien, tanto se ha con nosotros mansa, y sufridamente, y quierenos quanto vè que su Padre nos quiere, el qual nos ama por tan rara, y maravillosa manera, que diò por nuestra salud la vida de su unigenito Hijo. Que, como el Apostol dice (1): Ansi amò al mundo Dios, que diò su Hijo unigenito para que no perezca quien creyere en èl. Porque dar aqui es entregar à la muerte. Y en otro lugar (2): Quien no perdonò à su Hijo propio, antes le entregò por nosotros: què cosa de quantas ay dexò de darnos con èl? Ansi que es

<sup>(1)</sup> Joan. 3. v. 16. (2) Rom. 8. v. 32.

<sup>©</sup> Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

sin medida el amor que Christo nos tiene, y por el mismo caso la mansedumbre es sin medida, porque corren à las parejas lo amoroso, y lo manso. Aunque sino lo suera ansi, còmo pudiera ser tan universal Señor, y tan grande? Porque un senorio, y una alteza de govierno semejante à la suya, si cayera, ò en un animo bravo, ò mal sufrido, y colerico, intolerable fuera, porque todo lo assolàra en un punto. E ansi la misma naturaleza de las cosas pide, y la razon del govierno, y mando que quanto uno es mayor senor, y govierna à mas gentes, y se encarga de mas negocios, y oficios, tanto sea mas sufrido, y mas manso. Por donde la Divinidad universal Emperatriz de las cosas sufre, y espera, y es mansa lo que no se puede encarecer con palabras. Y ansi ella usò de muchas quando quiso. declarar esta su condicion à Moysen que le dixo (1), soy piadoso, misericordioso, sufrido, de larguissima espera, muy ancho de narices, y que estiendo por mil

Exod. 34. v. 6. (1)

<sup>©</sup> Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

generaciones mi bien: y del mismo Moyfen, que sue su Lugartiniente, y Cabeza puesta por èl sobre todo su pueblo, se escrive que sue mansissimo sobre todos los de su tiempo. Por manera que la razon convence que Christo tiene mansedumbre de Cordero infinita, lo uno, porque es su poderio infinito; y lo otro, porque se su poderio infinito; y lo otro, porque se parece à Dios mas que otra criatura ninguna, y ansi le imita, y retrata en esta virtud, como en las demàs sobre todos.

Y si es Cordero por la mansedumbre, quan justamente lo serà por la inocencia, y pureza, que es lo segundo de tres cosas que decir propuse. Que dice San Pedro (1): Redimidos no con oro, y plata que se corrompe, sino con la sangre sin mancilla del Cordero inocente. Que en el sin, porque lo dice, declara, y engrandece la suma inocencia de aqueste Cordero nuestro. Porque lo que pretende es persuadirnos, que estimemos nuestra redencion, y que quando ninguna otra cosa nos mueva, à lo menos por aver sido comprados con

una

<sup>(1)</sup> I. Petr. I. v. 18.

<sup>©</sup> Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

una vida tan justa, y lavados del pecado con una sangre tan pura, porque tal vida no aya padecido sin fruto, y tal sangre no se derrame debalde, y tal inocencia, y pureza ofrecida por nosotros à Dios no carezca de efecto, nos aprovechemos dèl, y nos conservemos en èl, y despues de redimidos no queramos ser siervos. Dice Santiago (1), que es perfecto el que no estropieza en las palabras, y lengua. Pues de nuestro Cordero dirà que ni hizo pecado, ni en su boca fue hallado engaño, como dice San Pedro. Cierta cosa es que lo que Dios en sus criaturas ama, y precia mas, es fantidad, y pureza. Porque el ser puro uno es andar ajustado con la ley que le pone Dios, y con aquello que su naturaleza le pide, y esso mismo es la verdad de las cosas, decir cada uno con lo que es, y responder el sèr con las obras. Y lo que Dios manda, esso ama, y porque dello se contenta lo manda, y al que es el sèr mismo ninguna cosa le es mas agradable, (ò con-

<sup>(1)</sup> Jacob. 3. v. 2.

conforme à lo que con su sèr responde) que es lo verdadero, y lo cierto, porqué lo falso, y engañoso no es. Por manera que la pureza es verdad de sèr, y de ley, y la verdad es lo que mas agrada al que

es puro sèr.

Pues si Dios se agrada mas de la humanidad santa de Christo, concluido queda, que es mas santa, y pura que todas las criaturas; y que se aventaja en esto à todas tanto, quantas son, y quan grandes son las ventajas, con que de Dios es amada. Què? No es ella hijo de su amor que Dios llama, y en el de quien unicamente se complace, como certificò à los dicipulos en el monte, y el amado por cuyo amor, y para cuyo servicio hizo lo visible, y lo invisible que criò? Luego si và fuera de toda comparacion el amor, no le puede aver en la santidad, y pureza, ni ay lengua que la declare, ni entendimiento que comprenda lo que es. Bien se vè que no tiene su grandeza medida en la vecindad que con Dios tiene, ò por decir verdad, en la

unidad, ò en el lazo estrecho de union con que Dios consigo mismo le enlaza. Que si es mas claro lo que al Sol se avecina mas, què resplandores no tendrà de santidad, y virtud, el que està, y estuvo desde su principio, y estarà para siempre lanzado, y como sumido en el abismo de essa misma luz, y pureza? En las otras cosas resplandece Dios, mas con la humanidad que decimos està unido personalmente: las otras lleganse à èl, mas esta tienela lanzada en el seno: en las otras reverbera este Sol, mas en esta hace un Sol de su luz. En el Sol, dice (1), puso su morada, porque la luz de Dios puso en la humanidad de Christo su assiento, con que quedò en puro Sol transformada. Las otras centellean hermosas, esta es de resplandor un tesoro, à las otras les adviene la pureza, y la inocencia de fuera, esta tiene la fuente, y el abismo de ella en sì misma: finalmente las otras reciben, y mendigan virtud, esta riquissima de santidad en sì,

<sup>(1)</sup> Pfalm. 18. v. 6.

derrama en las otras. Y pues todo lo san fo to, y lo inocente, y lo puro nace de la to santidad, y pureza de Christo, y quanto deste bien las criaturas posseen, es partecilla que Christo les comunica, claro es no solamente ser mas santo, mas inocente, mas puro que todas juntas, sino tambien ser la santidad, y la pureza, y la inocencia de todas, y por la misma razon la fuente, y el abismo de toda la pureza, y inocencia.

Pero apuremos mas aquesta razon para mayor claridad, y evidencia. Christo es universal principio de santidad, y virtud, de donde nace toda la que ay en las criaturas santas, y bastante para santificar todas las criaturas, y otras infinitas que suesse Dios continuamente criando. Y ni mas, ni menos es la victima, y sacrificio acceptable, y suficiente à satisfacer por todos los pecados del mundo, y de otros mundos sin numero. Luego fuerza es decir, que ni ay grado de santidad, ni manera della, y que no le aya en el Alma de Christo, ni menos pecado, ni

for-

d

e

t

P

e

1

a

forma, ni rastro, de que del todo Christo no carezca. Y fuerza es tambien decir, que todas las bondades, todas perfecciones, todas las buenas maneras, y gracias, que se esparcen, y podrian esparcir en infinitas criaturas que uviessen, estan ayuntadas, y amontonadas, y unidas sin medida, ni cuenta en el manantial dellas, que es Christo; y que no se aparta tanto el ser del no ser, ni se alexa tanto de las tinieblas la luz, quanto del mismo toda especie, todo genero, todo principio, toda imaginacion de pecado, hecho, ò por hacer, ò en alguna manera possible està apartado, y lexissimo. Porque necessario es, y la ley no mudable de la naturaleza lo pide, que quien cria santidades las tenga, y quien quita los pecados, ni los tenga, ni pueda tenerlos. Que como la naturaleza à los ojos, para que pudiessen recibir los colores, cria limpios de todos ellos, y el gusto, si de suyo tuviesse algun sabor infundido, no percibiria todas las diferencias del gusto: ansi no pudiera ser Christo universal principio de limlimpieza, y justicia, sino se alexàra del todo assomo de culpa, y sino atesorara en sì toda la razon de justicia, y limpieza.

Que porque avia de quitar en nosotros los hechos malos que obscurecen el Alma, no pudo aver en èl ningun hecho desconcertado, y obscuro. Y porque avia de borrar en nuestras Almas los malos deseos, no pudo aver en la suya deseo que no fuesse del Cielo. Y porque reducia à orden, y à buen concierto nuestra imaginacion varia, y nuestro entendimiento turbado, el suyo sue un Cielo sereno, lleno de concierto, y de luz. Y porque avia de corregir nuestra voluntad mal sana, y enferma, era necessario, que la suya fuesse una ley de justicia, y salud. Y porque reducia à templanza nuestros encendidos, y furiosos sentidos, fueron necessariamente los suyos la misma mode. racion, y templanza. Y porque avia de poner freno, y desarraigar finalmente del todo nuestras malas inclinaciones, no pudo aver en èl, ni movimiento, ni inclinacion, que no fuesse justicia. Y porque era limpieza, y perdon general del pecado primero, no uvo, ni pudo aver, ni en su principio, ni en su nacimiento, ni en el discurso de sus obras, y vida, ni en su Alma, ni en sus sentidos, y cuerpo, alguna culpa, ni su culpa dèl, ni sus reliquias, y rastros. Y porque à la postre, y en la nueva resurreccion de la carne, la virtud eficaz de su gracia avia de hacer no pecables los hombres, forzoso fue que Christo no solo careciesse de toda culpa, mas que fuesse desde su principio impecable. Y porque tenia en sì bien, y remedio para todos los pecados, y para en todos los tiempos, y para en todos los hombres, no solo en todos los que son justos, mas en todos los demás que no lo son, y lo podrian ser si quisiessen, no solo en los que naceran en el mundo, mas en todos los que podrian nacer en otros mundos sin cuento, convino, y tue menester, que todos los generos, y especies del mal actual, lo de original, lo de imaginacion, lo del hecho, lo que es, y lo que camina à que sea, lo que serà, y lo que pudiera ser por el tiempo, lo que pecan los que son, y lo que los passados pecaron, los pecados venideros, y los que, si infinitos hombres nacieran, pudieran suceder, y venir, sinalmente todo ser, todo assomo, toda sombra de maldad, ò malicia estuviesse tan lexos dèl, quanto las tinieblas de la luz, la verdad de la mentira, de la enfermedad la medicina estan lexos.

ef

fe

e

tl

te

10

f

Y convino que suesse un tesoro de inocencia, y limpieza, porque era, y avia de ser el unico manantial de ella riquissimo. Y como en el Sol por mas que penetreis por su cuerpo, no vereis sino una apurada pureza de resplandor, y de lumbre, porque es de las luces, y resplandores la fuente: ansi en este Sol de justicia, de donde manò todo lo que es rectitud, y verdad, no hallarèis por mas que lo divida, y penetre el ingenio, por mas que desmenuce sus partes, por mas agudamente que las examine, y las mire, sino una sencillez pura, y una rectitud sencilla, una pureza limpia, que siempre està

està bullendo en pureza, una bondad persecta entrañada en cuerpo, y en Alma, y
en todas las potencias de ambos, en los
tuetanos dellos, que por todos ellos lanza rayos de sì. Porque veamos cada parte de Christo, y veremos como cada una
dellas no solo està bañada en la limpieza
que digo, mas sirve para ella, y la ayuda.

En Christo consideramos cuerpo, y consideramos Alma, y en su Alma podemos considerar lo que es en sì para el cuerpo, y los dones que tiene en si por gracia de Dios, y el estar unida con la propia Persona del Verbo. Y quanto à lo primero del cuerpo, como unos cuerpos sean de su mismo natural mas bien inclinados, que otros, segun sus composturas, y formas diferentes, y segun la templanza diferente de sus humores, que unos son de suyo colericos, otros man. los, otros alegres, y otros tristes, unos honestos, y vergonzosos, otros poco honestos, y mal inclinados, modestos unos y humildes, otros sobervios, y altivos, Lib. III.

po

go do

ac

pa af

cosa fuera de toda duda es, que el cuer. po de Christo de su misma cosecha era de inclinaciones excelentes, y en todas ellas fue loable, honesto, hermoso, y excelente. Que se convence ansi de la materia de que se compuso, como del artifice que le fabricò. Porque la mate ria fue la misma pureza de la sangre santissima de la Virgen, criada, y encerrada en sus limpias entrañas. De la qual avemos de entender que aun en ley de sangre fue la mas apurada, y la mas delgada, y mas limpia, y mas apta para crialla, y mas agena de todo afecto bruto, y de mas buenas calidades de todas. Porque allende de lo que la Alma puede obrat, y obra en los humores del cuerpo, que sin duda los altera, y califica segun sus afectos, y que por esta parte el Alma santissima de la Virgen hacia santidad en su sangre, y sus inclinaciones celestiales de lla, y los bienes del Cielo sin cuento que en sì tenia, la espiritualizavan, y santifi te cavan en una cierta manera. Ansi que allende desto de suyo era la slor de la la fan-

sangre, quiero decir, la sangre mas agena de las condiciones grosseras del cuerpo, y mas adelgazada en pureza, que en genero de sangre despues de la de la jo jamàs uvo en la tierra. Porque se ha de entender que todas las santificaciones, y purificaciones, y limpiezas de la ley de el comer estos manjares, y no aquellos, los lavatorios, los ayunos, el tener cuenta en los dias, todo se ordenò para que adelgazando, y desnudando de asectos brutos la sangre, y los cuerpos, y de unos en otros apurandose siempre mas, como en el arte del destilar acontemas, como en el arte del destilar acontece, viniesse ultimamente una doncella à hacer una sangre virginal por todo estremo limpissima, que fuesse materia del uerpo purissimo sobre todo estremo de Christo. Y todo aquel artisticio viejo, y antiguo sue como un destilatorio, que de un licor puro sacando otro mas puro por medio de fuego, y vasos diferentes llegue à la sutileza, y pureza postrera. Ansi que la sangre de la Virgen sue

Ansi que la sangre de la Virgen sue la son de la sangre, de que se compuso

todo el cuerpo de Christo. Por donde par aun en ley de cuerpo, y por parte de que su misma materia sue inclinado al bien con perfectamente, y del todo. Y no solo ma aquesta sangre virginal le compuso mien tre tras estuvo en el vientre sagrado; ma de despues que saliò dèl, le mantuvo buelta ces en leche en los pechos santissimos. De ma donde la divina Virgen aplicando à ellor gu à su Hijo de nuevo, y enclavando en èl da los ojos, y mirandole, y siendo mirada qu dèl dulcemente, encendida, ò à la ver qu dad abrasada en nuevo, y castissimo me amor, se la dava, si decir se puede, ma hi santa, y mas pura. Y como se encontra qu van por los ojos las dos Almas bellissimas, se y se trocavan los espiritus que hacen qu passo por ellos, con los del Hijo deifica te da la Madre mas, dava al Hijo mas deif- m cada su leche. Y como en la divinidad to nace luz del Padre, que es luz, ansi tam de bien quanto à lo que toca à su cuerpo nace de pureza pureza.

Y si esto es quanto à la materia de que se compone, què podremos decir por

par-

le

de parte del artifice que le compuso? Porque como los otros cuerpos humanos los en componga la virtud del varon, que la le madre con su calor contiene en su vienn tre, en este edificio del santissimo cuerpo de Christo el Espiritu Santo hizo las veta ces de aquesta virtud, y formò por su de mano èl, y sin que interviniesse otro ninof guno este cuerpo. Y si son perfectas todas las obras que Dios hace por sì, esta que hizo para sì què serà? Y si el vino que hizo en las bodas fue vino bonissimo, porque sin medio de otra causa le hizo de la agua Dios por su poder, à quien toda la materia por indispuesta que sea, obedece enteramente sin resistencia; en què pureza, què limpieza, què santidad tendrà el cuerpo, que fabricò èl infinitamente santo de materia tan santa? Cierad to es que le amassò con todo el estremo de limpieza possible, quiero decir, que le compuso por una parte tan ageno de toda inclinacion, ò principio, ò ageno de vicio, quanto es agena de las tinieblas la luz; y por otra tan habil, tan dispues-

to,

to, tan hecho, tan de sì inclinado à todo lo bueno, lo honesto, lo decente, lo virtuoso, lo heroico, y divino quanto sin dexar de ser cuerpo en todo genero de passibilidad se sufria. Y de esto mismo se vè, quanto era de su cosecha, pura su Alma, y de su natural inclinada à toda excelencia de bien, que es la otra fuente desta inocencia, y limpieza, de que platicamos agora. Porque, como sabeis Juliano en la Filosofia cierta, las Almas de los hombres, aunque sean de una especie todas, pero son mas perfectas en sì, y en su substancia unas que otras, por ser de su natural hechas para ser formas de cuerpos, y para vivir en ellos, y obrar por ellos, y darles à ellos el obrar, y el vivir. Que como no son todos los cuerpos habiles en una misma manera para recibir este influxo, y acto de la Alma, ansi las Almas no son todas de igual virtud, y fuerza para executar esta obra, sino medida cada una para el cuerpo, que la naturaleza le dà.

De manera, que qual es la hechura,

y compostura, y habilidad de los cuerpos, tal es la fuerza, y poderio natural para ellos de la Alma; y segun lo que en cada cuerpo, y por el cuerpo puede ser hecho, ansi cria Dios hecha, y trazada, y ajustada cada Alma. Que estaria como violentada si fuesse al revès: y si tuviesse mas virtud de informar, y dar sèr de lo que el cuerpo segun su disposicion sufre ser informado, no seria nudo natural, y suave el de la Alma, y del cuerpo; ni seria su casa de la Alma la carne fabricada por Dios para su perfeccion, y descanso, sino carcel para tormento, y mazmorra. Y como el artifice, que encierra en oro alguna piedra preciosa, la conforma su engaste; ansi Dios labra las Animas, y los cuerpos de manera que sean conformes, y no encierra, ni engasta, ni enlaza en un cuerpo duro, y que no puede ser reducido à alguna obra una Anima muy virtuosa, y muy esicaz para ella: sino pues los casa aparealos, y pues quiere que vivan juntos, ordena como vivan en paz. Y como vemos en 29014

la lista de todo lo que tiene sentido, y en todos sus grados, que segun la dure. za mayor, ò menor de la materia que los compone, y segun està organizada, y co. mo amassada mejor, ansi tienen unos animales naturalmente anima de mas alto, y persecto sentido. Que de suyo, y en sì misma la anima de la concha es mas torpe que el pez, y el anima de las aves, es de mas sentido, que las de los que viven en el agua: y en la tierra la de las culebras es superior al gusano, y la del perro à los topos, y la de los cavallos al buey, y la de los ximios à todos. Y pues vemos en una especie de cuerpos humanos tantas, y tan notables diferencias de humores, de complexiones, de hechuras, que con ser de una especie todos, no parecen ser de una massa, justamente diremos, y serà muy conforme à razon, que sus Almas, por aquella parte que mira à los cuerpos, estan hechas en diferencias diversas, y que son de un grado en espiritu, y mas, y menos perfectas en razon de ser formas.

Pues

Pues si ay este respeto, y condicion en las Almas, la de Christo fabricada de Dios para ser la del mas perfecto cuerpo, y mas dispuesto, y mas habil para toda manera de bien, que jamàs se compuso, forzosamente diremos, que de suyo, y de su naturaleza misma està dotada sobre todas las otras de maravillosa virtud, y fuerza para toda santidad, y grandeza; y que no uvo genero, ni especie de obras, ò morales, ò naturales perfectas, y hermosas, à que ansi como su cuerpo de Christo era habil, ansi no suesse de suyo valerosa su Alma. Y como su cuerpo estava dispuesto, y fue sugeto naturalmente apto para todo valor, ansi su Alma por la natural perfeccion, y rigor, que tenia, aspirò siempre à todo lo excelente, y perfecto. Y como aquel cuerpo era de suyo honestissimo, y templado de pureza, y simpleza, ansi el Alma que se criò para èl era de su cosecha esforzada à lo honesto. Y como la compostura del cuerpo era para mansedumbre dispuesta, ansi la Alma de su misma hechura era mansa,

SUD SIST AS A

y humilde. Y como el cuerpo por el concierto de sus humores era hecho para gravedad, y mesura, ansi la Alma de su-yo era alta, y gravissima. Y como de sus calidades era habil el cuerpo para lo suerte, constante, ansi el Alma de su rigor natural era habil para lo generoso, y valiente. Y finalmente como el cuerpo era hecho para instrumento de todo bien, ansi la Alma tuvo natural habilidad para ser executora de toda grandeza, esto estuvo lo sumo en la perfeccion de toda la latitud de su especie.

Y si por su natural hechura, era aquesta sacratissima Alma tan alta, y tan hermosa, tan vigorosa, y tan buena, que podremos decir della, con lo que en ella la gracia sobrepone, y añade? Que si es condicion de los bienes del Cielo, qualesquiera que ellos sean, mejorar aun en lo natural su sugeto, y la semilla de la gracia en la buena tierra puesta, dà ciento por uno; en naturales no solo tan corregidos, sino tan persectos de suyo, y tan santos, què harà tanta gracia? Porque

que ni ay virtud heroica, ni excelencia divina, ni belleza del Cielo, ni dones, y grandezas de espiritu, ni ornamento admirable, y nunca visto, que no resida en su Alma, y no viva en ella sin medida, ni tassa. Que, como San Juan dice, no le diò Dios con mano limitada su espiritu, y como el Apostol dice: Mora en èl la plenitud de la divinidad toda. Y Isaias (1): y reposarà sobre èl el Espiritu del Senor: y en el Psalmo: tu Dios te ungiò, à Dios con uncion de alegria sobre todos tus particioneros. Y con grande razon puso mas en èl, que juntos en todos, pues eran particioneros suyos; esto es, pues avia de venir por èl à ellos, y avian de ser ricos de sus migajas, y sobras. Porque la gracia, y la virtud divina que la Alma de Christo atesora, no solo era mayor en grandeza, que las virtudes, y gracias finitas, y hechas una de todos los que han sido justos, y son agora, y seran adelante; mas es fuente de donde manaron ellas, que no se disminuye embian-

Ifai. 11. V. 2.

biandolas, y que tiene manantiales tan no agotables, y ricos, que en infinitos hombres mas, y en infinitos mundos que uviesse, podria derramar en todos, y sobre todos excelencia de virtud, y justicia como un abismo verdadero de bien.

Y como aqueste mundo criado, ansi en lo que se nos viene à los ojos, como en lo que nos encubre su vista, està variado, y lleno de todo genero, y de toda especie, y diferencias de bienes: ansi aquesta divina Alma, para quien, y para cuyo servicio esta maquina universal sue criada, y que es sin ninguna duda mejor que ella, y mas persecta, en sì abraza, y contiene lo bueno, todo lo perfecto, lo hermoso, lo excelente, y lo heroico, lo admirable, y divino. Y como el divino Verbo es una imagen del Padre, viva, y expressa, que contiene en sì quantas perfecciones Dios tiene; ansi esta Alma soberana, que como à el mas cercana, y enlazada con èl, y que no solo de continuo, mas tan de cerca le mira, y se remira en èl, y se espeja, y recibiendo en

sì sus resplandores Divinos se fecunda, y figura, y viste, y engrandece, y embellece con ellos, y traspassa à sì sus rayos, quanto es à la criatura possible: y le rematada, y se assemeja, le retrata tan al vivo, que despues del que es la imagen cabal, no ay imagen de Dios como la Alma de Christo: y los Querubines mas altos, y todos juntos, y hechos uno los Angeles son rascuños impersectos, y sombras obscurissimas, y verdaderamente tinieblas en su comparacion.

Què dirè pues de lo que se anade, y sigue à esto, que es el lazo que con el Verbo Divino tiene, y la personal union, que ella sola, quando todo lo demàs faltàra, es justicia, y riqueza inmensa? Porque ayuntandose el Verbo con aquella dichosa Anima, y por ella tambien con el cuerpo, ansi la penetra toda, y embebe en sì mismo, que con suma verdad no solo mora Dios en èl, mas es Dios aquel hombre, y tiene aquella Alma en sì todo quanto Dios es, su sèr, su saber, su bondad, su poder, y no solamente en sì lo

lo tiene, mas tan enlazado, y tan estrechamente unido consigo misma, que ni puede desprenderse dèl, ò desenlazarse, ni es possible que mientras dèl presa estuviere, ò con èl unida, en la manera que digo, no viva, y se conserve en suma perfeccion de justicia. Que como el hierro que la fragua enciende, penetrado, y posseido del fuego, y que parece otro fuego, siempre que està en la hornaza es, y parece ansi: y si della no pudiesse salir, no tendria, ni tener podria, ni otro parecer, ni otro ser. Ansi lanzada toda aquella feliz humanidad, y sumida en el abismo de Dios, y posseida enteramente, y penetrada por todos sus poros de aquel fuego divino, y firmado con no mudable ley que ha de ser ansi siempre, es un hombre que es Dios, y un hombre que serà Dios quanto Dios fuere, y quanto està lexos de no lo ser, tanto està apartada de no tener en su Alma toda inocencia, y rectitud, y justicia.

Que como ella es medianera entre Dios, y su cuerpo, porque con èl se ayun-

ta Dios por medio del Alma, y como los medios comunican siempre con los estremos, y tienen algo de la naturaleza de ambos: por esso la Alma de Christo, que como forma de la carne dice con ella, y se le avecina, y allega, como mente criada para unirse, y enlazarse con Dios, y para recibir en sì, y derivar de sì en su cuerpo ansi natural, como mistico, y los influxos de la divinidad, fue necessario que se assemejasse à Dios, y se levantasse en bondad, y justicia, mas ella sola, que juntas las criaturas: y convino, que fuesse un espejo de bien, y un dechado de aquella suma bondad, y un Sol encendido, y lleno de aquel Sol de justicia, y una luz de luz, y un resplandor de resplandor, y un pielago de bellezas cevado de un abismo bellissimo. Y rodeado, y enriquecido, con toda aquesta hermosura, y justicia, y inocencia, y mansedumbre nuestro santo Cordero, como tal, y para serlo cabalmente, y del todo, se hizo nuestro unico, y perfecto sacrificio, acceptando, y padecien-

do por darnos justicia, y vida, muerte afrentosa en la Cruz. En que se ofrece à la lengua infinito, mas digamos folo el còmo fue sacrificio, y la forma de aquesta expiacion. Que quando San Juan deste Cordero dice (1) que quita los pecados del mundo; no solamente dice que los quita, sino que segun la fuerza de la propia palabra, ansi los quita de nosotros, que los carga sobre si mismo, y los hace como suyos para ser èl castigado por ellos, y que quedassemos libres. De manera que quanto al còmo fue sacrificio, decimos que lo fue no solamente padeciendo por nuestros pecados, sino tomando primero à nosotros, y à nuestros pecados en sì, y juntandolos consigo, y cargandose de ellos, para que padeciendo el, padeciessen los que con èl estavan juntos, y fuessen alli castigados. En que es gran maravilla que si padecieramos en nosotros mismos dolieranos mucho, y valieramos poco. Y mas, como acaece à los arboles que son sin fruto en el suelo do

na-

<sup>(1)</sup> Joan. 1. v. 29.

nacen, y trasplantados dèl fructifican: ansi nosotros traspassados en Christo morimos sin pena, y fuenos fructuosa la muerte. Que la maldad de nuestra culpa avia passado tan adelante en nosotros, y estendidose, y cundido tanto en el Alma, que lo tenia estèril todo, y inutil, y no se quitava la culpa sino pagando la pena, y la pena era muerte.

De manera que por una parte nos convenia morir, y por otra siendo nuestra era inutil la muerte. Y ansi fue necessario no solo que otro muriesse, sino tambien que muriessemos nosotros en otro que fuesse tal, y tan justo, que por ser en èl tuviesse tanto valor nuestra muerte, que nos acarreasse la vida. Y como esto era necessario, ansi fue lo primero que hizo el Cordero en sì, para ser propiamente nuestro sacrificio. Que como en la ley vieja (1) sobre la cabeza de aquel animal, con que limpiava sus pecados el pueblo, en nombre dèl ponia las manos el Sacerdote, y decia que cargava M Lib.III. en

Levet. 16. v. 21.

en ella todo lo que su gente pecava: ansi èl, porque era tambien Sacerdote, puso sobre sì mismo las culpas, y las personas culpadas, y las ayuntò con su Alma, co. mo en lo passado se dixo, por una mane. ra de union espiritual, y inefable, con que suele Dios juntar muchos en uno, de que los hombres espirituales tienen mucha noticia. Con la qual union encerrò Dios en la humanidad de su Hijo, à los que segun su sèr natural estavan della muy fuera, y los hizo tan unos con èl, que se comunicaron entre sì, y à veces sus males, y sus bienes, y sus condiciones, y muriendo èl, morimos de fuerza nosotros, y padeciendo el Cordero, padecimos en èl, y pagamos la pena que deviamos por nuestros pecados: los quales pecados juntandonos Christo consigo, por la manera que he dicho, los hizo como suyos propios, segun que en el Psalmo dice (1) Quan lexos de mi salud las voces de mis delitos, que llama delitos suyos los nuestros, porque se echò ansi à ellos,

1) Pjaim. 21. y. I.

co-

como à los autores dellos tenia sobre los hombros puestos, y tan allegados à sì mismo, y tan juntos, que se le pegaron las culpas dellos, y le sujetaron al azote, y al castigo, y à la sentencia contra ellos dada por la justicia divina. Y pudo tener en èl assiento, lo que no podia ser hecho, ni obrado por èl. En que se consideran con nueva maravilla dos cosas, la fuerza del amor, y la grandeza de la pena, y dolor. El amor que pudo en un sugeto juntar los extremos de justicia, y de culpa: la pena que naceria en un Alma tan limpia, quando se viò no solamente vecina, sino tan por suya tanta culpa, y torpeza. Que sin duda, si bien se considera, veremos ser esta una de las mayores penas de Christo: y si no me engaño, de dos causas que le pusieron en agonia, y en sudor de sangre en el huerto sue esta la una.

Porque dexando aparte el exercito de dolores que se le puso delante, y de la fuerza que en vencerlos puso, de que diximos arriba, què sentimiento seria, què

què digo sentimiento? què congoxa, què ansia, què basca, quando el que es en si la misma santidad, y limpieza, y el que conoce la fealdad del pecado, quanto conocida ser puede, y el que la aborrece, y desama quanto ama su justicia, y quanto à Dios mismo, à quien ama con amor infinito, viò que tanta muchedumbre de culpas, quantas son todas las que desde el principio hasta la fin cometen los hombres, tan graves, tan enormes, tan feas, y con tantos modos, y figuras torpes, y horribles, se le entravan por su casa, y se le avecinavan al Alma, y la cercavan, y rodeavan, y cargavan sobre ella, y verdaderamente se le apegavan, y hacian como suyas sin serlo, ni averlo podido ser. Què agonia, y què tormento tan grande quien aborreciò tanto este mal, y quien via à los ojos quanto de Dios aborrecido era, y huido, verse dèl tan cargado, y verse leproso el que en esse mismo tiempo era la salud de la lepra, y como vestido de injusticia, y maldad el que en esse mismo tiempo es justicia; y

ta-

herido, y azotado, y como desechado de Dios, el que en essa misma hora sanava las heridas nuestras, y era el descanso del Padre. Ansi que sue caso de terrible congoxa el unir consigo Christo purissimo, inocentissimo, y justissimo tantos pecadores, y culpas, y el vestirse tal Rey de tanta dignidad, de nuestra vejez, y vileza.

Y esso mismo, que sue hacerse Cordero de sacrificio, y poner en sì las condiciones, y qualidades devidas al Cordero, que sacrificado limpiava, fue en cierta manera un gran sacrificio: y disponiendose para ser sacrificado, se sacrificava de hecho con el fuego de la congoxa, que de tan contrarios extremos en su Alma nacia; y antes de subir à la Cruz le era Cruz essa misma carga, que para subir à ella sobre sus hombros ponia. Y subido, y enclavado en ella no le rasgavan tanto, ni lastimavan sus tiernas carnes los clavos, quanto le traspassavan con pena el corazon la muchedumbre de malvados, y de maldades, que ayun-

tados consigo, y sobre sus hombros te. nia: y le era menos tormento el desatarse su cuerpo, que el ayuntarse en el mismo templo de la santidad tanta, y tan grande torpeza. A la qual por una parte su Santa Anima la abrazava, y recogia en sì para deshacerla por el infinito amor que nos tiene, y por otra esquivava, y rehuìa su vecindad, y su vista movido de su infinita limpieza, y ansi peleava, y agonizava, y ardia como sacrificio acceptissimo: y en el fuego de su pena consumia esso mismo que con su vecindad le penava, ansi como lavava con la sangre, que por tantos vertia, essas mismas mancillas que la vertian, à que, como si fueran propias, diò entrada, y assiento en su casa. De suerte que ardiendo èl, ardieron en èl nuestras culpas, y bañando el cuerpo de sangre, se bañaron en sangre los pecadores, y muriendo el Cordero todos los que estavan en èl por la misma razon pagaron lo que el rigor de la ley requeria. Que como fue justo que la comida de Adan, por-

que en si nos tenia, fuesse comida nuestra, y que su pecado fuesse nuestro pecado, y que emponzonandose èl nos emponzonassemos todos: ansi fue justissimo, que ardiendo en la ara de la Cruz, y sacrificandose este dulce Cordero, en quien estavan encerrados, y como hechos uno todos los suyos, quanto es de su parte quedassen abrasados todos, y limpios. De lo qual, Juliano vereis con quanta razon se llama Christo Cordero, que fue lo que al principio declarar propuse, y segun lo mucho que ay que decir he declarado algun tanto. Passemos, si os parece al nombre de Amado, que pues tan agradable le fue à Dios el Sacrificio de nuestro Santo Cordero, sin duda fue amado, y lo es por extraordinaria manera. Viendo Marcelo que davan muestras los dos de gustar, que passasse adelante, cobrando un poco de aliento prosiguiò diciendo: Digo pues que es llamado Cristo el Amado, &c.

g.III.

## S. III.

TRATASE DEL NOMBRE EL AMADO, que se le dà à Christo en la Sagrada Escritura, ra, y explicanse las finezas de amor con que los suyos le aman.

17 Porque Sabino veais, que no me pesa de obedeceros, y porque no digais como soleis, que siempre os cuesta lo que me ois muchos ruegos, primero que diga del nombre que señalastes, quiero decir de un otro nombre de Christo, que las ultimas palabras de Juliano, en que dixo ser èl, lo que Dios en todas las cosas ama, me le truxeron à la memoria, y es, el Amado, que assi le llama la Sagrada Escritura en diferentes lugares. Maravilla es veros tan liberal, Marcelo, dixo Sabino entonces: mas proseguid en todo caso, que no es de perder una añadidura tan buena. Digo pues, prosiguiò luego Marcelo, que, es llamado Christo, el Amado, en la Santa Escritura, como

parece por lo que dirè. En el libro de los Cantares, la aficionada esposa le llama con este nombre casi todas las veces. Isaias en el capitulo quinto hablando dèl mismo, y con èl mismo le dice (1): Cantarè al Amado el cantar de mi tio à su viña. Y acerca del mismo Profeta en el capitulo veinte y seis adonde leemos (2): Como la que concibiò al tiempo del parto vocea herida de sus dolores, ansi nos acaece delante tu cara. La antigua trassacion de los Griegos lee desta manera: Ansi nos aconteciò con el Amado. Que, como Origenes declara, es decir: Que el Amado, que es Christo concebido en el Alma, la hace sacar à luz, y parir, lo que causa grave dolor en la carne, y lo que cuesta quando se pone por obra, agonia, y gemidos, como es la negacion de sì mismo. Y David al Psalmo quarenta y quatro, en que celebra los loores, y los Desposorios de Christo, le intitula cantar del Amado. Y San Pablo le llama el bijo del amor, por aquesta misma razon. Y el mismo Padre Ce-

<sup>(1)</sup> Ifai. 5. v. 1. (2) Ifai. 26. v. 17.

<sup>©</sup> Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

Celestial acerca de San Mateo le nombra su Amado, y su Hijo. De manera que es nombre de Christo este, y nombre muy digno del, y que descubre una su propiedad muy rara, y muy poco advertida.

Porque no queremos decir agora que Christo es amable, ò que es merecedor del amor: ni queremos engrandecer su muchedumbre de bienes con que puede aficionar à las Almas, que esso es un abismo sin suelo, y no es lo propio que en este nombre se dice. Assi que no queremos decir que se le deve à Christo amor infinito, sino decir que es Christo el Amado; esto es, el que antes ha sido, y agora es, y serà para siempre la cosa mas amada de todas. Y dexando aparte el derecho, queremos decir del hecho, y de lo que passa en realidad de verdad, que es lo que propiamente importa este nombre, no menos digno de consideracion que los demás nombres de Christo. Porque assi como es sobre todo lo que emprende el juicio, la grandeza de razones, por las quales Christo es amable, assi es cosa que admira la muchedumbre de los que siempre le amaron, y las veras, y las finezas nunca oidas de amor, con que los suyos le aman. Muchos merecen ser amados, y no lo son, è lo son mucho menos de lo que merecen: mas à Christo aunque no se le puede dar el amor que se deve, diòsele siempre el que es possible à los hombres. Y si dellos levantamos los ojos, y ponemos en el Cielo la vista, es amado de Dios todo quanto merece. Y assi es llamado devidamente el Amado. Porque ni una criatura sola, ni todas juntas las criaturas, son de Dios tan amadas. Y porque èl solo es el que tiene verdaderos amadores de sì. Y aunque la prueva deste negocio es el hecho: digamos primero del dicho, y antes que vengamos à los exemplos, descubramos las palabras, que nos hacen ciertos desta verdad, y las profecias que della ay en los libros divinos.

Porque lo primero David en el Psalmo, en que trata del Reyno de aqueste su Hijo, y Señor, prosetiza, como en

tres

tres partes, esta singularidad de aficion con que Christo avia de ser de los suyos querido. Que primero dice (1): Adorarle ban los Reyes todos, todas las gentes le serviran. Y despues anade: Y vivirà, y darànle del oro de Sabà, y rogaran siempre por èl, bendecirle han todas las gentes. Y à la postre concluye: Y serà su nombre eterno, perseverarà allende del Sol su nombre, bendecirse ban todos en el, y darànle bienandanzas. Que como aquesta aficion que tienen à Christo los suyos es rarissima por estremo: y David la contemplava alumbrado con la luz de Profeta, admirandose de su grandeza, y queriendo decirla, usò de muchas palabras, porque no se decia con una. Que dice, que la fuerza del amor para con Christo, que reynaria en los animos fieles les derrocaria por el fuelo el corazon adorandole: y los encenderia con cuidado vivo para servirle: y les haria que le diessen todo su corazon hecho oro, que es decir, hecho amor, y que fuesse su deseo continuo ro-

gar

<sup>(1)</sup> Pfalm. 71.

gar que su reyno creciesse, y que se estendiesse mas, y allende su gloria: y que les daria un corazon tan ayuntado, y tan hecho uno con èl, que no rogarian at Padre ninguna cosa que no fuesse por medio dèl: y que del hervor del animo les saldria el ardor à la boca, que les bulliria siempre en loores, à quien, ni el tiempo pondria silencio, ni fin el acabarse los siglos, ni pausa el Sol quando èl se paràre: sino que durarian quanto el amor que los hace, que seria perpetuamente, y sin fin. El qual mismo amor les seria causa à los mismos, para que ni tuviessen por bendito lo que Christo no suesse, ni deseassen bien, ni à otros, ni à sì, que no naciesse de Christo, ni pensassen aver alguno que no estuviesse en èl, y assi juzgassen, y confessassen ser suyas todas las buenas suertes, y las felices venturas.

Tambien viò aquestos extremos de amor con que amarian à Christo los suyos el Patriarca Jacob estando vecino à la muerte, quando profetizando à Joseph lu hijo sus buenos sucessos entre otras

cosas le dice (1): Hasta el deseo de los co. llados eternos. Que por quanto le avia ben. decido, y juntamente profetizado, que en èl, y en su descendencia florecerian sus bendiciones con grandissimo efecto: y por quanto conocia que al fin avia de perecer toda aquella felicidad en sus hijos por la infidelidad dellos, al tiempo que naciesse Christo en el mundo, añadiò, y no sin lastima, y dixo: Hasta el deseo de los eternos collados. Como diciendo que su bendicion en ellos tendria sucesso, hasta que Christo naciesse. Que assi como quando bendixo à su hijo Judas le dixo, que mandaria entre su gente, y tendria el cetro del reyno, hasta que viniesse el Silo: assi agora pone limite, y termino à la prosperidad de Joseph en la venida del que llama deseo. Y como alli llama à Christo Silo por encubierta, y rodeo, que es decir el embiado, ò el hijo della, ò el dador de la abundancia, y de la paz, que todas son propiedades de Christo: assi aqui le nombra el deseo de los co-

lla-

<sup>(1)</sup> Genes. 49. v. 26.

llados eternos. Porque los collados eternos aqui son todos aquellos à quien la virtud ensalzò, cuyo unico deseo sue Christo. Y es lastima, como decia, que hiriò en este punto el corazon de Jacob con sentimiento grandissimo, que viniesse à tener fin la prosperidad de sus hijos, quando salia à luz la felicidad deseada, y amada de todos. Y que aborreciessen ellos para su dano, lo que sue el suspiro, y el deseo de sus mayores, y padres. Y que se forjassen ellos por sus manos su mal en el bien que robava para sì todos los corazones, y amores.

Y lo que decimos deseo aqui, en el original es una palabra que dice una aficion que no reposa, y que abre de continuo el pecho con ardor, y deseo. Por manera que es cosa propia de Christo, y ordenada para solo èl, y profetizada dèl, antes que naciesse en la carne, el ser querido, y amado, y deseado con excelencia, como ninguno jamàs ha sido, ni querido, ni deseado, ni amado. Conforme à lo qual fue tambien lo de Ageo,

que hablando de aqueste general objeto de amor, y deste señaladamente querido, y diciendo de las ventajas que avia de hacer el Templo segundo que se edificava quando èl escrivia, al primero Templo, que edificò Salomon, y fue quemado por los Caldeos, dice por la mas senalada de todas (1): Que vendria à èl el deseado de todas las gentes, y que le hinchiria de gloria. Porque assi como el bien de todos colgava de su venida, assi le diò por suerte Dios, que los deseos, è inclinaciones, y aficiones de todos se inclinas-· sen à èl. Y esta suerte, y condicion suya, que el Profeta mirava, la declarò llamandole el deseado de todos. Mas por aventura no llegò el hecho à lo que la profecia decia: y el de quien se dice, que seria el deseado, y amado quando saliò à luz no lo fuè? Es cosa que admira lo que acerca desto acontece, si se considera en la manera que es. Porque lo primero puedese considerar la grandeza de una aficion en el espacio que dura, que essa

<sup>(</sup>I) Ageo 2. v. &.

essa es mayor la que comienza primero, y siempre persevera continua, y se acaba, ò nunca, ò muy tarde. Pues si queremos confessar la verdad, primero que naciesse en la carne Christo, y luego que los hombres, à luego que los Angeles comenzaron à ser, comenzò à prender en sus corazones dellos su deseo, y su amor. Porque, como altissimamente escrive San Pablo, quando Dios primeramente introduxo à su Hijo en el mundo, se dixo (1): Y adorenle todos sus Angeles. En que quiere significar, y decir, que luego, y en el principio que el Padre sacò las cosas à luz, y diò sèr, y vida à los Angeles, metiò en la possession dellos à Christo su Hijo como à heredero suyo, y para quien se criò, notificandoles algo de lo que tenia en su animo acerca de la humanidad de Jesus, señora que avia de ser de todo, y reparadora de todo, à la qual se la propuso como delante los ojos, para que suesse su esperanza, y su deseo, y su amor.

Lib. III.

N

Af-

Hebr. 1. v. 6.

Assi que quanto son antiguas las cosas, tan antiguo es ser Jesu-Christo amado dellas: y, como si dixessemos, en sus amores dèl se comenzaron los amores pri meros, y en la aficion de su vista, se did principio al deseo: y su caridad se entro en los pechos angelicos, abriendo la puerta ella antes que ninguno otro, que de fuera viniesse. Y en la manera que San Juan le nombra Cordero sacrificado desde la origen del mundo (1), assi tambien le devemos llamar, bien amado, y deseado, desde luego que nacieron las cosas Porque ansi como fue desde el principio del mundo sacrificado en todos los sacrificios, que los hombres à Dios ofrecieron desde que comenzaron à ser, porque todos ellos eran imagen del unico, y grande sacrificio deste nuestro Cordero ansi en todos ellos sue aqueste mismo Se nor deseado, y amado. Porque toda aquellas imagenes, y no solamente aque llas de los facrificios, sino otras inume rables que se compusieron de las obras, y

a

de

<sup>(1)</sup> Apocal. 13. v. 8.

de los sucessos, y de las personas de los padres passados, voces eran que testificavan este nuestro general deseo de Christo. Y eran como un pedirsele à Dios, poniendole devota, y aficionadamente tantas veces su imagen delante. Y como los que aman una cosa mucho, en testimonio de quanto la aman, gustan de hacer su retrato; y de traerlo siempre en las manos: assi el hacer los hombres tantas veces, y tan desde el principio imagenes, y retratos de Christo, ciertas señales eran del amor, y deseo dèl, que les ardia en el pecho. Y assi las presentavan à Dios para aplacarle con ellas, que las hacian tambien para manifestar en ellas su se para con Christo, y su deseo secreto.

Y este deseo, y amor de Christo, que digo, que comenzò tan temprano en hombres, y en Angeles, no feneciò brevemente, antes se continuò con el tiempo, y persevera hasta agora, y llegarà hasta el fin, y durarà quando la edad se acabare, y florecerà fenecidos los siglos tan grande, y tan estendido, quanto la

N2

eternidad es grande, y se estiende. Porque siempre uvo, y siempre ay, y siempre ha de aver Almas enamoradas de Christo. Jamàs faltaran vivas demonstraciones deste bienaventurado deseo. Siempre sed dèl. Siempre vivo el apetito de verle. Siempre suspiros dulces, testigos fieles del abrasamiento del Alma. Y como las demàs cosas para ser amadas, quieran primero ser vistas, y conocidas, à Christo le comenzaron à amar los Angeles, y los hombres sin verle, y con solas sus nuevas. Las imagenes, y las figuras suyas, ò diremos mejor, aun las sombras obscuras, que Dios les puso delante, y el rumor solo suyo, y su sama les encendiò los espiritus con increibles ardores. Y por esso dice divinamente la Esposa (1): En el olor de tus olores corremos, las doncellitas te aman. Porque solo el olor de aqueste gran bien, que tocò en los sentidos reciennacidos, y como donceles del mundo, les robò por tal manera las Almas, que las llevò en su seguimiento

en-

<sup>(1)</sup> Cant. 1. v. 2.

<sup>©</sup> Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

197 encendidas. Y conforme à esto es tambien lo que dice el Proseta (1): Esperamos en tì, tu nombre, y tu recuerdo deseo del Alma, mi Alma te deseò en la noche, porque en la noche, que es, segun Teodoreto declara, todo el tiempo desde el principio del mundo, hasta que amaneciò Christo en èl como luz, quando à malas penas se devisava, llevava à sì los deseos: y su nombre apenas oido, y unos como rastros suyos impressos en la memoria, encendian las Almas.

Mas quantas Almas preguntò? una, ò dos, ò à lo menos no muchas? Admirable cosa es los exercitos sin numero de los verdaderos amadores que Christo tiene, y tendrà para siempre. Un amigo siel es negocio raro, y muy dificultoso de hallar. Que como el Sabio dice (1): El amigo fiel es fuerte defensa, el que le hallare, our à ballado un tesoro. Mas Christo hallò, y halla infinitos amigos, que le aman con tanta sé, que son llamados los fieles entre todas las gentes, como con nombre

pro-

<sup>(1)</sup> Mai. 26. v. 9. (2) Eccles. 6. v. 14.

Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

propio, y que à ellos solos conviene. Porque en todas las edades del siglo, y en todos los años del, y podemos decir, que en todas sus horas, han nacido, y vivido Almas que entrañablemente le amen. Y es mas hacedero, y possible que le falte la luz al Sol, que faltar en el mundo hombres que le amen, y adoren. Por que este amor es el sustenro del mundo, y el que le tiene como de la mano, para que no desfallezca. Porque no es el mundo mas, de quanto se hallare en èl, quien por Christo se abrase. Que en la manera como todo lo que vernos se hizo para fin, y servicio, y gloria de Christo, segun que diximos ayer: assi en el punto que faltasse en el suelo, quien le reconociesse, y amasse, y sirviesse, se acabarian los siglos, como ya inutiles para aquello à que son. Pues si el Sol, despues que comenzò su carrera, en cada una buelta suya produce en la tierra amadores de Christo, quien podrà contar la muchedumbre de los que amaron, y aman à Christo? Y aunque Aristoteles pregunta si conviene tener uno muchos amigos, y concluye que no conviene: pero sus razones tienen fuerza en la amistad de la tierra, adonde, como en sugeto no propio, prende siempre, y fructifica con imperfeccion el amor. Mas essa es la excelencia de Christo, y una de las razones por donde le conviene ser el amado con propiedad, que dà lugar à que le amen muchos, como si le amàra uno solo, sin que los muchos estorven, y sin que èl se embarace en responderse con tantos. Porque si los amigos, como dice Aristoteles, no han de ser muchos, porque para el deleyte bastan pocos, porque el deleyte no es el mantenimiento de la vida, sino como la salsa della, que tiene su limite; en Christo aquesta razon no vale, porque sus deleytes por grandes que sean, no se pueden condenar por excesso.

Y si teniendo respeto al interès, que es otra razon, no nos convienen, porque avemos de acudir à sus necessidades à que no puede bastar la vida, ni la

ha-

hacienda de uno, si los amigos son muec chos; tampoco tiene aquesto lugar. Por n que su poder de Christo haciendo bien p no se cansa, ni su riqueza repartida se è disminuye: ni su Alma se ocupa, aunque e acuda à todos, y à todas sus cosas. Ni b menos impide aqui, lo que entre los hombres estorva, que (y es la tercera razon) s no se puede tener amistad con muchos, v si ellos tambien entre sì no son amigos, t Y es dificultoso negocio, que muchos 1 entre sì mismos, y con un otro terce- s ro, guarden verdadera amistad. Porque i Christo en los que le aman èl mismo hace el amor, y se passa à sus pechos dellos, y vive en sus Almas, y por la misma razon hace que tengan todos una misma Alma, y espiritu. Y es facil, y natural que los semejantes, y los unos se amen. Y si nosotros no podemos cumplir con muchos amigos, porque aconteceria en un mismo tiempo, como el mismo Filosofo dice, ser necessario sentir dolor con los unos, y placer con los otros. Christo que tiene en su mano nuestro dolor, y placer,

cer, y que nos lo reparte quando, y como conviene, cumple à un mismo tiempo dulcissimamente con todos. Y puede èl, porque naciò para ser por excelencia el Amado, lo que no podemos los hombres: que es amar à muchos con estrecheza, y extremo. Que el amor no lo es si es tibio, ò mediano. Porque la amistad verdadera, es muy estrecha. Y assi nosotros, no valemos sino para con pocos. Mas èl puede con muchos, porque tiene fuerza para lanzarse en el Alma de cada uno de los que le aman, y para vivir en ella, y abrazarse con ella quan estrechamente quisiere.

De todo lo qual se concluye, que Christo, como à quien conviene el ser amado entre todos, y como aquel que es el sugeto propio del amor verdadero, no solamente puede tener muchos que le amen con estrecha amistad, mas deve tenerlos, assi de hecho los tiene. Porque son sus amadores sin cuento. No dice en los Cantares la Esposa (1)? Setenta son sus Rey-

<sup>(1)</sup> Cant. 6. v. 7.

<sup>©</sup> Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

Reynas, y ochenta sus aficionadas, y de las t doncellitas que le aman no ay cuento? Pues ( la Iglesia què le dice quando le canta! I Que se recrea entre las azucenas, rodeado de 1 danzas, y de coros de Virgenes? Mas San Juan en su revelacion, como testigo de vista lo pone suera de toda duda, diciendo (1), que viò una muchedumbre de gente, que no podia ser contada, que delante del trono de Dios assistian ante la faz del Corde. ro vestidos de vestiduras blancas, y con ramos de Palma en las manos. Y si los aficionados que tiene entre los hombres son tantos, què serà si ayuntamos con ellos à todos los Santos Angeles, que son tambien suyos en amor, y en fidelidad, y en servicio? Los quales sin ninguna comparacion exceden en muchedumbre à las cosas visibles, conforme à lo que Daniel escrivia (2), que assisten à Dios, y le sirven millares de millares, y de cuentos, y de millares. Cosa sin duda, no solamente rara, y no vista, sino impensada, ni imaginada jamàs: que sea uno amado de tan-

tos,

<sup>(1)</sup> Apoc. 7. v. 9. (2) Dan. 7. v. 10.

as tos, y que una naturaleza humana de es Christo abrase en amor à todos los Angea! les, y que se estienda tanto la virtud desde te bien que encienda aficion de sì quasi n en todas las cosas.

le Y porque dixe quasi en todas: pode-1- mos, Juliano decir, que las que ni juzgan, ni sienten, las que carecen de rael zon, y las que no tienen, ni razon, ni sentido, apetecen tambien à Christo, y se le inclinen amorosamente tocadas deste su fuego, en la manera que su natural lo consiente. Porque lo que la naturaleza hace, que inclina à cada cosa al amor de su propio provecho, sin que ella misma lo sienta, esso obrò Dios, que es por quien la naturaleza se guia, inclinando al deseo de Christo, aun à lo que no siente, ni entiende. Porque todas las cosas guiadas de un movimiento secreto amando su mismo bien, le aman tambien à èl, y suspiran con su deseo, y gimen por su venida en la manera que el Apostol escrive (1): La esperanza de toda la criatura se ende-

S

Rom. 8. à v. 19. (1)

dereza, à quando se descubriran los hijos de Dios, que agora està sujeta à corrupcion fue. ra de lo que apetece, por quien à ello le obliga, y la mantiene con esta esperanza. Porqui quando los hijos de Dios vinieren à la liber. tad de su gloria, tambien esta criatura sera libertada de su servidumbre, y corrupcion. Que cosa sabida es, que todas las criaturas gimen, y estan como de parto, hasta aquel dia. Lo qual no es otra cosa sino un apetito, y un deseo de Jesu-Christo, que es el autor desta libertad, que San Pablo dice, y por quien todo vocea. Por manera que se inclinan à el los deseos generales de todo, y el mundo con todas sus partes le mira, y abraza.

Conforme à lo qual, y para significacion dello, decia en los cantares la esposa (1): Que Salomon hizo para sì una litèra de Cedro, cuyas colunas eran de plata, y los lados de la silla de oro, y el assiento de purpura. Y en medio el amor de las hijas de Jerusalen. Porque esta litèra, en cuyo medio Christo resi-

de,

<sup>(1)</sup> Lant. 3. v. 9.

de, y se assienta, es lo mismo que este Templo del universo, que como digo, èl mismo hizo para sì en la manera como para tal Rey convenia, rico, y her-qual se dice, que anda èl como en litèra, porque todo lo que ay en èl le trae consigo, y le demuestra, y le sirve de assiento. En todo està, en todo vive, en todo govierna, en todo resplande-ce, y reluce. Y dice que està en medio, y llamale por nombre el amor enceny llamale por nombre el amor encendido de las hijas de Jerusalen, para decir que es el amor de todas las cosas, assi las que usan de entendimiento, y razon, como las que carecen della, y las que no tienen sentido. Que à las primeras llama hijas de Jerusalen, y en orden dellas le nombra amor encendido, para decir que se abrasan aman-dole, todos los hijos de paz, ò sean hombres, ò Angeles. Y las segundas demuestra por la litèra, y por las partes ricas que

la componen, la caxa, las colunas, el recodadero, y el respaldar, y la peaña, y assiento, respeto de todo lo qual, dice que este amor està en medio, para mostrar que todo ello le mira: y que como al centro de todo, su peso de cada uno le lleva à el los deseos de todas las partes derecha, y sielmente, como van al punto las rayas desde la buelta del circulo.

Y no se contentò con decir que Christo tiene el medio, y el corazon desta universidad de las cosas para decir, que le encierran todas en sì: ni se contentò con llamarle amor dellas, para demostrar, que todas le aman, sino añadiò mas, y llamòle amor encendido, con una palabra de tanta significacion, como es la original, que alli pone, que significa no encendimiento como quiera, sino encendimiento grande, è intenso, y como lanzado en los huessos, y encendimiento qual es el de la brasa en que no se vè sino suego. Y assi diremos bien aqui: el amor abrasado, ò el amor que convier-

te en brasa los corazones de sus amigos para encarecer assi mejor la fineza de los que le aman. Porque no es tan grande el numero de los amadores que tiene este amado, con ser tan fuera de todo numero como dicho tenemos, quanto es ardiente, y firme, y vivo, y por maravilloso modo entrañable el amor que le tienen. Porque à la verdad lo que mas aqui admira, es la viveza, y firmeza, y blandura, y fortaleza, y grandeza de amor con que es amado Christo de sus amigos. Que personas ha avido unas dellas naturalmente bien quistas, otras que, ò por su industria, ò por sus meritos han allegado à sì las aficiones de muchos, otras que enseñando sectas, y alcanzando grandes imperios, han ganado acerca de las naciones, y pueblos reputacion, y adoracion, y servicio.

Mas no digo uno de muchos, pero, ni uno de otro particular intimo amigo suyo, sue jamàs amado con tanto encendimiento, y sirmeza, y verdad, como Christo lo es de todos sus verdaderos

ami-

amigos, que son como dicho avemos sin numero. Que si, como escrive el Sabio (1): El amigo leal es medicina de vida, hallanle los que temen à Dios. Que el que teme à Dios, hallarà amistad verdadera, porque su amigo serà otro como èl. Què podremos decir de la leal, y verdadera amistad de los amigos que Christo tiene, y de quien es amado, si han de responder à lo que èl ama à Dios, y si le han de ser semejantes, y otros tales como el? Claro es que conforme à esta regla del Sabio, quien es tan verdadero, y tan bueno, ha de tener muy buenos, y muy verdaderos amigos: y quien ama à Dios, y le sirve segun que es hombre, con mayor intencion, y fineza que todas las criaturas juntas, es amado de sus amigos mas firme, y verdadaramente, que lo fue jamàs criatura ninguna. Y claro es, que el que nos ama, y nos requesta, y nos solicita, y nos busca, y nos beneficia, y nos allega à sì, y nos abraza con tan increible, y no oida aficion, al fin no se engaña en

<sup>(1)</sup> Eccles. 6. v. 16.

lo que hace, ni es respondido de sus ami-gos con amor ordinario. Y conocese aquesto aun por otra razon. Porque èl mismo se forja los amigos, y les pone en el corazon el amor en la manera que èl quiere. Y quanto de hecho quiere ser amado
de los suyos, tanto los suyos le aman. Pues cierto es que quien ama tanto co-mo Christo nos ama, quiere, y apetece ser ser amado de nosotros por estremada manera. Porque el amor solamente busca, y solamente desea al amor. Y cierto es, que pues nos hace que le seamos amigos, nos hace tales amigos quales nos quiere, y desea: y que pues enciende este suego, le enciende conforme à su voluntad, vivo, y grandissimo.

Que si los hombres, y los Angeles amàran à Christo de su cosecha, y à la manera de su poder natural, y segun su sola condicion, y sus suerzas, que es decir, al estilo tosco suyo, y conforme à su aldea, bien se pudiera tener su amor patra con èl, por tibio, y por slaco. Mas si miramos quien los atiza de dentro, y Lib.III.

quien los despierta, y favorece, para que le puedan amar, y quien principalmente cria el amor en sus Almas, luego vemos, no solamente que es amor de extraordinario metal, sino tambien que es incomparablemente ardentissimo. Porque el Espiritu Santo mismo, que es de su propiedad el amor, nos enciende de sì, para con Christo, lanzandose por nuestras entrañas, segun lo que dice San Pablo (1): La caridad de Dios nos ha sido derramada por los corazones, por el Espiritu Santo, que nos han dado. Pues què no serà, ò qua les quilates le faltaran, ò à què fineza no allegarà el amor que Dios en el hombre hace, y que enciende con el soplo de su espiritu propio? Podrà ser menos que amor nacido de Dios, y por la misma razon digno dèl, y hecho à la manera del Cielo, adonde los Serafines se abrasan O serà possible, que la idea, como si di xessemos del amor, y el amor con que Dios mismo se ama, crie amor en mi, que no sea en firmeza, fortissimo: y en blandu-

<sup>(1)</sup> Rom. 5. v. 5.

<sup>©</sup> Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

dura, dulcissimo: y en proposito, determinado para todo, y osado: y en ardor, suego: y en perseverancia, perpetuo: y en unidad, estrechissimo? Sombra son sin duda, Sabino, y ensayos muy impersectos de amor, los amores todos, con que los hombres se aman, comparados con el suego que arde en los amadores de Christo, que por esso se llama por excelencia el Amado, porque hace Dios en nosotros, para que le amemos un amor diferenciado de los otros amores, y muy aventajado entre todos.

Mas què no harà por afinar el amor de Christo en nosotros, quien es Padre de Christo? quien le ama como à unico Hijo? quien tiene puesta en solo èl, toda su satisfaccion, y su amor? Que assi dice San Pablo de Dios: que Jesu-Christo es su Hijo de amor, que es decir segun la propiedad de su lengua, que es el Hijo à quien ama Dios con extremo. Pues si nace deste Divino Padre que amemos nosotros à Christo su Hijo, cierto es, que nos encenderà à que le amemos, si-

no en el grado que èl le ama, à lo me. nos en la manera que le ama èl. Y cier t to es, que harà que el amor de los amadores de Christo, sea como el suyo, de aquel linage, y metal, unico, verda. dero, dulce qual nunca en la tierra se conoce, ni vè. Porque siempre mide Dios los medios con el fin que pretende. Y en que los hombres amen à Christo su Hijo, que les hizo hombre, no solo para que les fuesse Señor, sino para que tuviessen en èl la fuente de todo su bien, y tesoro, assi que en que los hombres le amen no solamente pretende que se le dè su devido, sino pretende tambien, que por me dio del amor se hagan unos con èl, y participen sus naturalezas, humana, y divina, para que desta manera se les comuniquen sus bienes. Como Origenes dice (1): Derramase la abundancia de la caridad en los corazones de los Santos, para que por ella participen de la naturale za de Dios, y para que por medio deste Don del Espiritu Santo, se cumpla en ellos

<sup>(1).</sup> Origenes sup. epist. ad Rom. 5.

ellos aquella palabra del Señor (1): Como tu, Padre, estàs en mì, y yo en tì, sean estos assi unos en nosotros. Conviene à saber
comunicandoseles nuestra naturaleza, por
medio del amor abundantissimo, que les
comunica el espiritu.

Pregunto pues, què amor convendrà, que sea el que hace una obra tan grande? Què amistad, la que llega à tanta unidad? Què fuego, el que nos apura de nuestra tanta vileza, y nos acendra, y nos sube de quilates hasta allegarnos à Dios? Es sin duda finissimo, y como Origenes dice, abundantissimo el amor, que en los pechos enamorados de Christo, cria el Espiritu Santo. Porque lo cria, para hacer en ellos la mayor, y mas milagrosa obra de todas, que es hacer dioses à los hombres, y trasformar en oro fino, nuestro lodo vil, y baxissimo. Y como si en el arte de Alquimia, por solo el medio del fuego, convirtiesse uno en oro verdadero un pedazo de tierra, diriamos ser aquel fuego estremadamente vivo, y

<sup>(1)</sup> Joan. 17. v. 21.

<sup>©</sup> Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

penetrable, y eficaz, y de incomparable virtud: assi el amor, con que de los pechos santos es amado este amado, y que en ellos trasforma, es sobre todo amor entranable, y vivissimo: y es, no ya amor, sino como una sed, y una hambre insaciable, con que el corazon que à Christo ama, se abraza con el, y se entraña, y, como el mismo lo dice (1), le come, y le traspassa à las venas. Que para declarar la grandeza dèl, y su ardor, el amar los Santos à Christo, llama la Escritura comer à Christo. Los que me comieren, dice (2), aun tendran hambre de mi. Y, si no comieredes mi carne, y bebieredes mi sangre, no tendreis vida en vosotros (3). Que es tambien una de las causas porque dexò en el Sacramento de la hostia su cuerpo; para que en la manera que con la boca, y con los dientes en aquellas especies, y figuras de pan comen los fieles su carne, y la passan al estomago, y se mudan en ella ellos, como ayer se decia; ansi en la mis-

DISCREDING CHICAGO OF TO

<sup>(1)</sup> Joan. 6. v. 57. (2) Eccl. 24. v. 29. (3) Joan. 6. v. 54.

ma manera en sus corazones con el fuego del amor le coman, y le penetren en sì; como de hecho lo hazen los que son sus verdaderos amigos, los quales, como deciamos, abrasandose en èl, andan, si lo devemos decir assi, desalentados, y hambrientos por el. Porque, como dice el Macario (1): Si el amor que nace de la comunicacion de la carne, divide del padre, y de la madre, y de los hermanos, y toda su aficion pone en el consorte, como es escrito. (2) Por tanto dexarà el hombre al padre, y à la madre, y se junt arà con su muger, y seràn un cuerpo los dos. Pues si el amor de la carne assi desata al hombre de todos los otros amores, quanto mas, todos los que fueren dignos de participar con verdad aquel don amable, y celestial del espiritu, quedaran libres, y desatados de todo el amor de la tierra. Y les pareceran todas las cosas della superfluas, è inutiles: por causa de vencer en ellos, y ser Rey en sus Almas el deseo del Cielo: aquello apetecen, en aquello piensan de contiv

<sup>(1)</sup> Hom. 4. (2) Genes. 2. v. 24.

nuo: alli viven, alli andan con sus dis ne cursos: alli su Alma tiene todo su trato ma venciendolo todo, y levantando vandera (1 en ellos el amor celestial, y divino, y la no aficion del espiritu.

Mas veremos evidentemente la gran m deza no medida deste amor, que deci- P mos, si miraremos la muchedumbre, y lo la dificultad de las cosas que son neces-p sarias para conservarle, y tenerle. Porque to no es mucho amar à uno si para alcan o zar, y conservar su amistad, es poco lo que basta. Aquel amor es verdaderamen te grande, y de subidos quilates, que vence grandes dificultades. Aquel ama de veras, que rompe por todo, que ningun estorvo le puede hacer que no ame : que no tiene otro bien sino al que ama: que con tenerle à èl, perder todo lo demas no lo estima: que niega todos sus propios gustos, por gustar del amor solamente; que se desnuda todo de sì, para no ser mas de amor. Quales son los verdaderos amadores de Christo.

Porque para mantener su amistad, es

e

necessario lo primero, que se cumplan sus mandamientos. Quien me ama à mì, dice (1), guardarà lo que yo le mando, que es no una cosa sola, ò pocas cosas en numero, ò faciles para ser hechas, sino una muchedumbre de dificultades sin cuento. Porque es hacer lo que la razon dice, y lo que la justicia manda, y la fortaleza pide, y la templanza, y la prudencia, y todas las demàs virtudes, estatuyen, y ordenan. Y es seguir en todas las cosas el camino fiel, y derecho sin torcerse por el interès, ni condescender por el miedo, ni vencerse por el deleyte, ni dexarse llevar de la honra: y es ir siempre contra nuestro mismo gusto, haciendo guerra al sentido. Y es cumplir su ley en todas las ocasiones, aunque sea posponiendo la vida. Y es negarse à sì mismo, y tomar sobre sus hombros su Cruz, y seguir à Christo; esto es, caminar por donde èl caminò, y poner en sus pisadas las nuestras. Y finalmente es despreciar, lo que se vè, y desechar los bienes que con

<sup>(1)</sup> Joan. 14. v. 21.

<sup>©</sup> Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

con el sentido se tocan, y aborrecer lo que la experiencia demuestra ser apaci. ble, y ser dulce, y aspirar à solo lo que no se vè, ni se siente, y desear solo aque llo que se promete, y se cree, fiandolo todo de su sola palabra. Pues el amor que con tanto puede, sin duda tiene gran fuerza. Y sin duda es grandissimo el fuego, à quien no amata tanta muchedum bre de agua. Y sin duda lo puede todo, y sale valerosamente con ello este amor, que tienen con Jesu-Christo los suyos Que dice el esposo à su esposa (1): L muchedumbre del agua no puede apagar la earidad, ni anegarla los rios. Y San Pablo que dice (2): La caridad es sufrida, bienbechora: la caridad carece de embidia, no lisongea, ni tacañea, no se envanece, ni hace de ninguna cosa caso de afrenta, no busca su interès, no se encoleriza: no imagina bacer mal, ni se alegra del agravio: antes se alegra con la verdad: todo lo lleva, to do lo cree: todo lo sufre. Que es decir, que el amor, que tienen sus amadores con Chrif-

<sup>(2)</sup> Cant. 8. v. 7. (2) 1. Corinth. 13. v. 4.

<sup>©</sup> Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

Christo, no es un simple querer, ni una sola, y ordinaria aficion, sino un querer, que abraza en sì todo lo que es bien querer, y una virtud, que atesora en sì juntas las riquezas de las virtudes, y un encendimiento, que se estiende por todo el hombre, y le enciende en sus llamas.

Porque decir que es sufrida, es decir, que hace un animo ancho en el hombre, con que lleva con igualdad todo lo afpero que sucede en la vida, y con que vive entre los trabajos con descanso, y en las turbaciones, quieto, y en los casos tristes alegre: y en las contradiciones, en paz: y en medio de los temores sin miedo. Y que como una centella, si cayesse en la mar, ella luego se apagaria, y no haria dano en el agua: assi qualquier acontecimiento duro, en el Alma, à quien ensancha este amor, se deshace, y no empece. Que el daño si viniere, no comueve esta roca: y la afrenta si sucediere, no desquicia esta torre: y las heridas si golpearen, no doblan aqueste dia-

mante. Y anadir que es liberal, y bien de hechora, es afirmar, que no es sufrida para ser vengativa, ni calla para guardarse de la suriempo, ni ensancha el corresponde à su tiempo, ni ensancha el corazon, con p deseo de mejor sazon de venganza, sino que por imitar à quien ama, se engoloss na en el hacer bien à los otros. Y que que buelve buenas obras à aquellos, de quien d las recibe muy malas. Y porque este su bien hacer, es virtud, y no miedo, por esso dice luego el Apostol, que no lisongea, ni es tacaña: esto es, que sirve à la neces. la sidad del proximo por mas enemigo que le sea, pero que no consiente en su vicio, ni le halaga por de fuera, y le aborrece en el Alma, ni le es tacaña, è infiel. Y dice que no se envanece, que es decir, que no hace estima de sì, ni se hincha vanamente, para descubrir en ella la raiz del sufrimiento, y del animo largo que tiene este amor. Que los sobervios, y pundonorosos, son siempre mal sufridos, porque to do les hiere. Mas es propiedad de todo lo que es de veras amor, ser humildissimo con aquello à quien ama: y porque la ca-

T1-

\*Disce

ridad que se tiene con Christo por razon de su incomparable grandeza ama por èl à todos los hombres, por el mismo caso le desnuda de toda altivez al corazon que possee, y le hace humilde con todos. Y con esto dice, lo que luego se sigue: Que no bace de ninguna cosa caso de afrenta. En que no solamente se dice, que el amor de Jesu-Christo en el Alma, las afrentas, y las injurias que otros nos hacen, por la humildad que nos cria, y por la poca estima nuestra, que nos enseña, no las tiene por tales; sino dice tambien, que no se desdeña, ni tiene por afrentoso, à indigno de si ningun ministerio por vil, y baxo que sea, como sirva en èl à su amado, en sus miembros.

Y la razon de todo es que anade tràs esto: que no busca su interès, ni se enoja de nada, toda su inclinacion es al bien, y por esso el danar à los otros aun no lo imagina, los agravios agenos, y que otros padecen, son los que solamente le duelen, y la alegria, y selicidad agena es la suya. Todo lo que su querido Señor le

manda hace: todo lo que le dice, lo cree: todo lo que se detuviere, le espera: todo lo que le embia lo lleva con regocijo, y no halla en ninguno, sino es en solo el, à quien ama. Que como un grande enamorado bien dice (1): Assi como en las fiebres el que està inflamado con calentura, aborrece, y abomina qualquier mantenimiento que le ofrecen, por mas gustoso que sea, por razon del fuego del mal que le abrasa, y se apodera del, y le mueve: por la misma manera aquellos à quien enciende el deseo sagrado del espiritu celestial, y à quien llaga en el Alma el amor de la caridad de Dios, y en quien èl se enviste, y de quien se apodera el fuego divino que Christo vino à poner en la tierra, y quiso que con presteza prendiesse, y lo que se abrasa, como dicho es, en deseos de Jesu-Christo: todo lo que se precia en este siglo èl lo tiene por desechado, y aborrecible por razon del fuego de amor que le ocupa, y enciende. Del qual amor no los puede desquiciar ninguna cosa, ni del suelo, ni del Cielo, ni del infierno. Como dice el Apostol. Quien fe-

<sup>(</sup>I) Macario hom. 6.

<sup>©</sup> Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

serà poderoso para apartarnos del amor de Jesu-Christo, con lo que se sigue: pero no se permite que ninguno halle el amor celestial del espiritu, sino se enagena de todo lo que este siglo contiene, y se dà à sì mismo à sola la inquisicion del amor de Jesus, libertando su Alma de toda solicitud terrenal, para que pueda ocuparse solamente en un sin, por medio del cumplimiento de todo quanto Dios manda.

Por manera que es tan grande este amor, que desarraiga de nosotros qualquiera otra aficion, y queda èl señor universal de nuestra Alma, y como es fuego ardentissimo consume todo lo que se opone, y assi destierra del corazon los otros amores de las criaturas, y hace el su oficio por ellos, y las ama à todas mucho mas, y mejor, que las amavan sus propios amores. Que es otra particularidad, y grandeza deste amor con que es amado Jesus, que no se encierra en solo èl, sino en èl, y por èl abraza à todos los hombres, y los mete dentro de sus entrañas con una aficion tan pura, que

ļ

que en ninguna cosa mira à sì mismo: tan tierna que siente sus males mas que los propios: tan solicita que se desvela en su bien: tan sirme que no se mudarà dellos, sino se muda de Christo. Y como sea cosa rarissima, que un amigosegun la amistad de la tierra, quiera por su amigo padecer muerte, es tan grande el amor de los buenos con Christo, que porque assi le place à èl, padeceràn ellos daños, y muerte, no solo por los que conocen, sino por los que nunca vieron: y no solo por los que los aman, sino tambien por quien los aborrece, y persigue. Y llega este amado à ser tan amado, que por èl lo son todos. Y en la manera como en las demás gracias, y bienes, es èl la fuente del bien, que se derrama en nosotros: assi en esto lo es. Porque su amor, digo el que los suyos le tienen, nos provee à todos, y nos rodea de amigos, que olvidados por nosotros, nos buscan: y no conocidos, nos conocen: y ofendidos, nos desean, y nos procuran el bien, porque su defeo . 940

Y

seo es satisfacer en todo à su amado, que es el padre de todos. Al qual aman con tan subido querer, qual es justo que lo sea el que hace Dios con sus manos, y por cuyo medio nos pretende hacer dioses, y en quien consiste el cumplimiento de todas sus leyes, y la victoria de todas las dificultades, y la fuerza contra todo lo adverso, y la dulzura en lo amargo, y la paz, y la concordia, y el ayuntamiento, y abrazo general, y verdadero con que el mundo se enlaza.

Mas para què son razones en lo que se vè por exemplos. Oigamos lo que algunos destos enamorados de Christo dicen, que en sus palabras veremos su amor: y por las llamas que despiden sus lenguas, conoceremos el infinito fuego que les ardia en los pechos. San Pablo que dice (1): Quien nos apartarà del amor de Christo, la tribulacion por ventura? d la angustia? ò la hambre? ò la desnudèz? d el peligro? d la persecucion? d la espada? Y luego: Cierto soy que, ni la muerte, ni Lib.III. la

Rom. 8. v. 35.

Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

la vida, ni los Angeles, ni los principados, ni los poderios, ni lo presente, ni lo por venir, ni lo alto, ni lo profundo, ni finalmente criatura ninguna nos podrà apartar del amor de Dios en nuestro Señor Jesu-Christo. Què ardor? Què llama? Què fuego? Pues el del glorioso Ignacio qual era? To escrivo, dice (1), à todos los fieles, y les certifico, que muero por Dios con voluntad, y alegria. Por lo qual os ruego, que no me seais estorvo vosotros. Ruegoos mucho, que no me seais malos amigos. Dexadme que sea manjar de las fieras, por cuyo medio conseguire à fesu-Christo. Trigo suyo soy, y tengo de ser molido con los dientes de los Leones, para quedar hecho pan limpio de Dios. No pongais estorvo à las fieras, antes las combidad con regalo, para que sean mi sepultura, y no dexen fuera de sì parte de mi cuerpo ninguna. Entonces serè discipulo verdadero de Christo, quando ni mi cuerpo fuere visto en el mundo. Rogad por mi al Señor, que por medio destos instrumentos me haga su sacrificio. No os pongo yo leyes como San Pedro, ò San Pablo,

<sup>(1)</sup> En la epistola ad Romanos.

blo, que aquellos eran Apostoles de Christo, y yo soy una cosa pequeña: aquellos eran libres como siervos de Christo, yo hasta agora solamente soy siervo. Mas si como deseo, padezco, serè siervo libertado de fesu-Christo, y resucitare en el del todo libre. Agora aprisionado por el aprendo à no desear cosa alguna vana, y mundana. Desde Siria hasta Roma voy echado à las bestias. Por mar, y por tierra, de noche, y de dia voy atado à diez Leopardos que bien tratados se hacen peores. Mas sus excessos son mi doctrina, y no por esso soy justo. Deseo las fieras que me estan aguardando, y ruego verme presto con ellas: à las quales regalare, y combidare que me traguen de presto, y que no hagan conmigo lo que con otros, que no osaron tocarlos. Y si ellas no quisieren de su voluntad, yo las forzarè que me coman. Perdonadme, bijos, que yo sè bien lo que conviene. Agora comienzo à aprender, à no apetecer nada de lo que se vè, ò no se vè, à fin de alcanzar al Señor. Fuego, y cruz, y bestias sieras, beridas, divisiones, quebrantamientos de huessos, cortamientos de miembros, desatamiento de todo el P 2

cuerpo, y quanto puede herir el Demonio, venga todo sobre mì, como solamente gane yo à Christo. Nada me servirà toda la tierra, nada los reynos deste siglo. Muy mejor me es à mi morir por Christo, que ser Rey de todo el mundo. Al Señor deseo. Al Hijo verdadero de Dios. A Christo fesus. Al que murio, y resucitò por nosotros. Perdonadme, hermanos mios, no me impidais el caminar à la vida. Que fesus es la vida de los fieles. No querais que muera yo, que muerte es la vida sin Christo.

Mas veamos agora como arde San Gregorio el Theologo: O luz del Padre, dice (1), ò palabra de aquel entendimiento grandissimo, aventajado sobre toda palabra, ò luz infinita de luz infinita. Unigenito. Figura del Padre. Sello del que no tiene principio. Resplandor que juntamente resplandeces con èl. Fin de los siglos. Clarissimo, resplandeciente. Dador de riquezas inmensas. Assentado en trono alto. Celestial, poderoso de infinito valor. Governador del mundo, y que dàs à todas las cosas fuerza que vivan. Todo

10

<sup>(</sup>I) En un Himno de Christo.

lo que es, y lo que serà, tù lo haces. Sumo artifice, à cuyo cargo està todo. Porque à tì, à Christo, se deve que el Sol en el Cielo con sus resplandores quite à las estrellas su luz, assi como en comparacion de tu luz son tinieblas los mas claros espiritus. Obra tuya es que la Luna, luz de la noche, vive à veces, y muere, y torna llena despues, y concluye su buelta. Por ti el circulo que llamamos Zodiaco, y aquella danza, como si dixessemos tan ordenada del Cielo, pone sazon, y devidas leyes al año, mezclando sus partes entre sì, y templandolas como sin sentir con dulzura. Las estrellas assi las fixas, como las que andan, y tornan son pregoneros de tu saber admirable. Luz tuya son todos aquellos entendimientos del Cielo, que celebran la Trinidad con sus cantos. Tambien el hombre es tu gloria que colocaste en la tierra como Angel tuyo pregonero, y cantor. O lumbre clarissima, que por mi dissimulas tu gran resplandor. O inmortal, y mortal por mi causa. Engendrado dos veces. Alteza libre de carne, y à la postre para mi remedio de carne vestida. A tì vivo. A tì hablo. Soy victima tuya. Por ti la lengua encadeno: y agora por ti la desato: y pidote, Señor, que me des callar, y hablar como devo.

Mas oigamos algo de los regalos de nuestro enamorado Agustino: Quien me darà, dice (1), Senor, que repose yo en ti? Quien me darà, que vengas tù, Señor, à mi pecho, y que le embriagues, è que olvide mis males, y que abrace à ti solo, mi bien. Quien eres, Senor, para mi? (dame licencia que hable) ò quien soy yo para tì? Que mandas que te ame, y si no lo hago te enojas conmigo, y me amenazas con grandes miserias? Como si fuesse pequeña, el mismo no amarte! Ay triste de mì! Dime por tus piedades, Senor, y Dios mio, quien eres para mì? Dì à mi Alma, yo soy tu salud. Dilo como lo oia, vès delante de ti mis oidos del Alma, tu les abre, Señor, y dile à mi espiritu, yo soy tu Salud, correre empos desta voz, y asirète. No quieras, Señor, esconderme tu cara. Morirè, para no morir si la viere. Estrecha casa es mi Alma, para que à ella vengas, mas ensanchala tù. Caediza es, mas tù la repara. Co-

Jas

<sup>(1)</sup> En las Confessiones, lib. 1. cap. 5.

sas tiene que ofenderan à tus ojos, sèlo, y confiessolo. Mas quien la harà limpia? ò à quien voceare sino à ti? Limpiame, Senor, de mis encubiertas, y perdona à tu siervo sus demasias.

No tiene este cuento fin, porque se acabarà primero la vida, que el referir todo lo que los amadores de Christo le dicen para demostracion, de lo que le aman, y quieren. Baste por todos lo que la Esposa dice, que sustenta la persona de todos. Porque si el amor se manisiesta con palabras, ò las suyas lo manisiestan, ò no lo manisiestan ningunas. Comienza desta manera (1): Beseme de besos de su boca, que mejores son tus amores que el vino. Y prosigue diciendo: Llevame empos de ti, y correremos. Y anade: Dime, ò amado del Alma, adonde sesteas, y adonde apacientas al medio dia. Y repite despues: Ramillete de flores de mirra, el mi amado para mi, pondrèle entre mis pechos. Y despues siendo alabada dèl le responde (2): O como eres hermoso, amado mio, y gentil, y florida nue/-

<sup>(1)</sup> Cant. 1. v. 1. (2) Cant. 1. v. 17.

nuestra cama, y de Cedros los techos de nuestros retretes. Y comparalo al manzano, y dice quanto deseò estar assentada à su sombra, y comer de su fruta. Y desmayase luego de amor : y desmayandose dice, que la socorran con flores porque desfallece, y pide que el amado la abrace, y dice en la manera como quiere ser abrazada. Dice, que le buscò en su lecho de noche, y que no le hallando levantada saliò de su casa en su busca, y que rodeò la Ciudad acuitada, y ansiosa, y que le hallò, y que no le dexò hasta tornarle à su casa. Dice que en otra noche saliò tambien à buscarle, que le llamò por las çalles à voces, que no oyò su respuesta, que la maltrataron las rondas, que les dixo à todos los que oyeron sus voces (1): Conjaroos, à bijas de Jerusalen, si sabreis de mi amado que le digais, que desfallezco de amor. Y despues de otras muchas cosas le dice: Ven, amado mio, y salgamos al campo, hagamos vida en la aldea, madrugarèmos por la mañana à las viñas: veremos si

dà

<sup>(1)</sup> Cant. 2. v. 7.

dà fruto la viña: si està en cierne la uva, si florecen los granados, si las mandragoras esparcen olor. Alli te darè mis amores. Que todos los frutos, assi los de guarda, como los de no guarda, los guardo yo para tì. Y finalmente abrasandose en vivo amor toda, concluye, y le dice (1): Quien te me darà à tì como hermano mio mamante los pechos de mi madre, hallariate fuera, besariate, y no me despreciaria ninguno, no haria befa de mi: asiria de ti: meteriate en casa de mi madre, abezariasme, y dariate yo del adobado vino, y del arrope de las granadas, tu izquierda debaxo de mi cabeza, y tu drecha me ceniria en derredor.

Pero escusadas son las palabras, adonde vocean las obras, que siempre fueron los testigos del amor verdaderos. Porque què hombre jamàs, no digo muchos hombres, sino un hombre solo por mas amigo suyo que suesse, hizo las pruevas de amor, que hacen, y haran inumerables gentes por Christo, en quanto los siglos duraren? Por amor deste amado,

<sup>(1)</sup> Cant. 8. v. 1.

y por agradarle, què prueva no han hecho de sì infinitas personas? Han dexado sus naturales, hanse despojado de sus haciendas: hanse desterrado de todos los hombres: hanse desencarnado de todo lo que se parece, y vè : de si mismos, de todo su querer, y entender hacen cada dia renunciacion perfectissima. Y si es possible enagenarse un hombre de si, y dividirse de si misma nuestra Alma, y en la manera que el espiritu de Dios lo puede hacer, y nuestro saber no lo entiende, se enagenan, y se dividen amandole. Por èl les ha sido la pobreza riqueza: y paraiso el desierto: los tormentos, deleyte; y las persecuciones, descanso: y para que viva en ellos su amor, escogen el morir ellos à todas las cosas, y llegan à desfigurarse de sì, hechos como un sugeto puro sin figura, ni forma para que el amor de Christo sea en ellos la forma, la vida, el sèr, el parecer, el obrar: y finalmente para que no se aparezca en ellos mas de su amado. Que es sin duda el que solo es amado por excelencia entre todo.

O grandeza de amor : ò el deseo unico de todos los buenos: ò el fuego dulce, por quien se abrasan las Almas. Por tì, Señor, las tiernas ninas abrazaron la muerte. Por ti la flaqueza femenil hollò sobre el fuego. Tus dulcissimos amores fueron los que poblaron los yermos. Amandote a tì, ò dulcissimo bien, se enciende, se apura, se esclarece, se levanta, se arroba, se anega el Alma, el sentido, la carne. Y parò Marcelo aqui, quedando como suspenso, y poco despues abaxando la vista al suelo, y encogiendose todo. Gran osadia, dice, mia es querer alcanzar con palabras, lo que Dios hace en el Anima que ama à su Hijo, y la manera como es amado, y quanto es amado. Basta para que se entienda este amor, saber que es don suyo el amarle. Y basta conocer que en el amarlo consiste nuestro bien todo, para conocer que el amor suyo, que vive en nosotros, no es una grandeza sola, sino un amontonamiento de bienes, y de dulzuras, y de grandezas inumerables, y que es un Sol vestido de

de resplandores, que por mil maneras hermosean el Alma. Y para ver, que se nombra devidamente Christo el Amado basta saber, que le ama Dios unicamente. Quiero decir que no solamente le ama mucho mas que à otra cosa ninguna, sino que à ninguna ama, sino por su respeto, ò para decirlo como es, porque no ama sino à Christo, en las cosas, que ama. Porque su semejanza de Christo, en la qual por medio de la gracia, que es imagen de Christo, se trasforma nuestra Alma, y el mismo espiritu de Christo, que en ella vive, y assi la hace una cosa con Christo, es lo que satisface à Dios en nosotros. Por donde solo Christo es el Amado, por quanto todos los amados de Dios son Jesu-Christo, por la imagen suya que tienen impressa en el Alma, y porque Jesu-Christo es la hermosura con que Dios hermosea, conforme à su gusto, à todas las cosas, y la salud con que les dà vida, y por esso se llama Jesus. Que es el nombre de que diremos agora. Y callò Marcelo, y aviendo tomado algun

del nombre Jesus. 237 reposo, tornò à hablar desta manera puestos en Sabino los ojos.

## J. IV.

QUE SIGNIFICA, Y COMO LE conviene solo à Christo el nombre de Jesus; y de como es su nombre propio en quanto hombre.

L nombre de JESUS, Sabino, es el Propio nombre de Christo, porque los demàs, que se han dicho hasta agora, y otros muchos que se pueden decir, son nombres comunes suyos, que se dicen dèl por alguna semejanza, que tiene con otras cosas, de las quales tambien se dicen los mismos nombres. Los quales, y los propios difieren. Lo uno, en que los propios como la palabra lo dice son particulares de uno, y los comunes competen à muchos. Y lo otro, que los propios, si estàn puestos con arte, y con saber, hacen significacion de todo lo que ay en su dueño, y son como ima-

gen suya, como al principio diximos: mas los comunes dicen algo de lo que ay, pero no todo. Assi que pues JESUS es nombre propio de Christo, y nombre que se le puso Dios, por la boca del An. gel, por la misma razon no es como los demàs nombres, que le significan por partes, sino como ninguno de los demás, que dice todo lo dèl, y que es como una figura suya, que nos pone en los ojos su naturaleza, y sus obras: que es todo lo que ay, y se puede considerar en las cosas. Mas conviene advettir, que Christo assi como tiene dos naturalezas, assi tambien tiene dos nombres propios Uno, segun la naturaleza divina en que nace del Padre eternamente, que sole mos en nuestra lengua llamar Verbo, è palabra; otro, segun la humana naturale za que es el que pronunciamos JESUS. Los quales ambos, son cada uno conforme à su qualidad retratos de Christo per fectos, y enteros. Retratos digo enteros que cada uno en su parte dice todol que ay en ella, quanto à un nombre el pofs; possible. Y digamos de ambos, y de cada

le uno por sì.

S

0

Y presupongamos primero, que en e estos dos nombres, unos son los originales, y otros son los traslados. Los originales son aquellos mismos, que revelò Dios à los Profetas que los escrivieron en la lengua que ellos sabian, que era Sira, ò Hebrea. Y assi en el primer nombre que decimos palabra, el original es DA-BAR, y en el segundo nombre JESUS, el original es JEHOSUAH: pero los traslados, son estos mismos nombres en la manera como en otras lenguas se pronuncian, y escriven. Y porque sea mas cierta la doctrina, diremos de los originales nombres. De los quales en el primero, DABAR, digo que es propio nombre de Christo, segun la naturaleza divina, no solamente porque es assi de Christo, que no conviene, ni al Padre, ni al Espiritu Santo; sino tambien porque todo lo que por otros nombres se dice dèl, lo signisica solo èste. Porque DABAR, no dice una cosa sola, sino una muchedumbre de

cosas: y dicelas como quiera, y por do quiera que le miremos; ò junto à todo èl, ò à sus partes cada una por sì, à sus silabas, y à sus letras. Que lo primero, la primera letra que es D tiene fuerza de articulo, como El en nuestro Español: y el oficio del articulo es reducir à ser lo comun, y como demostrar, y señalar lo confuso, y ser guia del nombre, y darle su qualidad, y su linage, y levantarle de quilates, y anadirle excelencia: que todas ellas son obras de Christo, segun que es la palabra de Dios. Porque èl puso sèr à las cosas todas, y nos las sacò à luz, y à los ojos; y les diò su razon, y su linage, porque èl en sì es la razon, y la proporcion, y la compostura, y la consonancia de todas: y las guia el mismo, y las repara si se empeoran, y las levanta, y las sube siempre, y por sus passos à grandissimos bienes.

Y la segunda letra que es B como San Geronimo enseña, tiene significacion de edificio, que es tambien propiedad de Christo, assi por ser el edificio original,

y como la traza de todas las cosas, las que Dios tiene edificadas, y las que puede edificar, que son infinitas; como porque fue el obrero dellas. Por donde tambien es llamado Tabernaculo en la sagrada Escritura, como Gregorio Niseno dice: Tabernaculo es el Hijo de Dios unigenito, porque contiene en si todas las cosas. El qual tambien fabricò tabernasulo de nosotros. Porque como deciamos todas las cosas moraron en èl eternamente antes que fuessen, y quando fueron ellas sacò à luz, y las compuso para morar èl en ellas. Por manera que assi como èl es casa, assi ordenò, que tambien fuesse casa lo que nacia dèl. Y que de un Tabernaculo naciesse otro tabernaculo, y de un edificio, otro; y que lo fuesse uno para el otro, y à veces. El es Tabernaculo, porque nosotros vivimos en el: nosotros lo somos, porque èl mora en nosotros. Y la rueda està en medio la rueda, y los animales en las ruedas, y las ruedas en los animales como Ezequiel escrivia (1). Lib.III.

<sup>(1)</sup> Ezech. 1. v. 16.

Y estan en Christo ambas las ruedas. Porque en èl està la divinidad del Verbo, y la humanidad de su carne, que contiene en sì la universidad de todas las criaturas ayuntadas, y hechas una en la forma que otras veces he dicho.

La tercera letra de DABAR, es la R que conforme al mismo Doctor San Geronimo tiene significacion de cabeza, ò principio, y Christo es principio por propiedad. Y èl mismo se llama principio en el Evangelio, porque en èl se diò principio à todas las cosas; porque como muchas veces decimos, es el original dellas, que no solamente demuestra su razon, y figura su sèr, sino que les dà el sèr, y la substancia haciendolas. Y es principio tambien, porque en todos los linages de preeminencias, y de bienes tiene èl la preeminencia, y el lugar mas aventajados ò por decir la verdad en todos los bienes es la cabeza de aquel bien, y como la fuente de donde mana, y se deriva, y se comunica à los demàs que lo tienen. Co-

mo

SIR I DIE

por

mo escrive San Pablo (1), que es el principio, y que en todo tiene las primerias. Porque en la orden del sèr èl es el principio de quien les viene el sèr à los otros. Y en la orden del buen sèr, èl mismo es la cabeza que todo lo govierna, y reforma. Pues en el vivir es el manantial de la vida: en el resucitar, el primero que resucita su carne, y el que es virtud, para que las demàs resuciten. En la Gloria, el Padre, y el oceano della. En los Reyes el Rey de todos: y en los Sacerdotes el Sacerdote sumo, que jamàs desfallece: entre los fieles su Pastor: en los Angeles su Principe: en los rebeldes, à Angeles, à hombres su Senor poderoso. Y finalmente èl es el principio por donde quiera que le miremos. Y aun tambien la R signisica, segun el mismo Doctor, el espiritu, que aunque es nombre que conviene à todas las tres Personas, y que se apropia al Espiritu Santo, por señalar la manera como se espira, y procede: pero dicese Christo espiritu demàs de lo comun,

Colof. 1. v. 15.

por cierta particularidad, y razon. Lo uno, porque el ser esposo del Alma, el cosa que se atribuye al Verbo. Y el Alma es espiritu, y assi conviene que èl lo fea, y se lo llame, para que sea Alma del Alma, y espiritu del espiritu. Lo otro porque en el ayuntamiento que con ella tiene, guarda bien las leyes, y la condieion del espiritu, que se và, y se viene, se entra, y se sale, sin que sepais como, ni por donde. Como San Bernardo ha 'n blando de si mismo lo dice con maravilloso regalo. Y quiero referir sus palabras, para que gusteis su dulzura.

Confiesso, dice (1), que el Verbo ha ve f nido à mi muchas veces, aunque no es cor n dura el decirlo. Mas con aver entrado ve a ces en mì, nunca senti quando entrava. Sen y tile estar en mi Alma, acuerdome que le tr I ve conmigo, y alguna vez pude sospechan y que entraria; mas nunca le senti, ni entran s ni salir. Porque, ni aun agora puedo al q canzar de donde vino, quando me vino, 1 1 adonde se fue quando me dexò, ni por don

97

de

Hom. 74. in Cantica.

<sup>©</sup> Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

de entrò, ò saliò de mi Alma. Conforme à aquello que dice (1): No sabreis de donde viene, ni adonde se và. Y no es cosa nueva, porque èl es à quien dicen (2): Y la huella de tus piladas no serà conocida. Verdaderamente el no entrò por los ojos, porque no es sujeto à color, ni tampoco por los oidos, porque no hizo sonido; ni menos por las narices porque no se mezclò con el ayre; ni por la boca, porque, ni se bebe, ni se come; ni con el tacto le senti, porque no es tal que se toca. Por donde pues entrò? ò por ventura no entrò, porque no vino de fuera, que no es cosa alguna de las que están por de fuera. Mas, ni tampoco vino de dentro de mi, porque es bueno, y yo se que en mi no ay cosa que buena sea. Subì pues sobre mi, y balle que este Verbo aun estava mas alto. Descendi de baxo de mi, inquisidor curioso, y tambien halle que aun estava mas baxo. Si mirè à lo de fuera, vile aun mas fuera que todo ello. Si me bolvi para dentro, hallèle dentro tambien. Y conoci ser verdad lo que

<sup>(1)</sup> Joan. 3. v. 8. (2) Psalm. 76. v. 20.

<sup>©</sup> Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

te

fi

16

ten-

que avia leido (1): que vivimos en el, y nos movemos en èl, y somos en èl. Y dicho. so aquel, que à èl vive, y se mueve. Mas preguntarà alguno. Si es tan impossible alcan. zarle, y entenderle sus passos, de donde sè yo, que estuvo presente en mi Alma? Porque es eficaz, y vivo este Verbo, y assi luego que entrò, despertò mi Alma que se dormia. Moviò, y ablandò, y llagò mi corazon, que estava duro, y de piedra, y mal sano. Comenzo luego à arrancar, y à deshacer, y à edificar, y à plantar: à regar lo seco, y à resplandecer en lo obscuro; à traer lo torcido à drechez, à convertir las asperezas en caminos muy lla nos; de arte que bendicen al Señor mi Alma, y todas mis entrañas à su santissimo nombre. Assi que entrando el Verbo esposo algunas veces à mi, nunca me diò à conocer que entrava con ningunas señas, no con voz, no con figura, no con sus passos. Finalmente no me fu notorio por ningunos movimientos suyos, m por ningunos sentidos mios, el averseme lanzado en lo secreto del pecho. Solamente como be dicho, de lo que el corazon me bullia, en

Actor. 17. V. 20.

<sup>©</sup> Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

tendi su presencia. De que huian los vicios, y los afectos carnales se detenian, conoci la fuerza de su poder. De que traia à luz mis secretos, y los discutia, y redarguia, me admirè de la alteza de su sabiduria. De la enmienda de mis costumbres, qualquiera que ella se sea, experimenté la bondad de su mansedumbre. De la renovacion, y reformacion del espiritu de mi Alma; esto es, del hombre interior, percibì, como pude, la hermosura de su belleza. Y de la vista de todo esto juntamente, quede assombrado de la muchedumbre de sus grandezas sin cuento. Mas porque todas estas cosas, luego que el Verbo se aparta, como quando quitan el fuego à la olla que hierve, comienzan con una cierta flaqueza à caerse torpes, y frias, y por aqui, como por señal, conocia yo su partida, fuerza es, que mi Alma quede triste, y lo estè, basta que otra vez buelva, y torne, como solia à calentarse mi corazon en mi mismo, y conozca yo assi su tornada. Esto es de Bernardo.

Por manera que el nombre DABAR, en cada una de sus letras significa alguna

na propiedad de las que Christo tiene; y si juntamos las letras en silabas, lo significa mejor, porque las que tiene son dos DA, y BAR, que juntamente quieren decir el Hijo, ò este es el Hijo, que como Juliano agora decia, es lo propio de Christo: y à lo que el Padre aludiò, quando desde la nube, y en el monte de la gloria de Christo, dixo à los tres escogidos dicipulos: Este es mi Hijo, que fue como decir, es DABAR, es el que naciò eterna, è invisiblemente de mì, nacido agora rodeado de carne, y visible. Y como aya muchos nombres que significan el hijo en la lengua desta palabra, à ella con misterio le cupo este solo, que es BAR, que tiene origen de otra palabra que significa el sacar à luz, y el criar, porque se entienda, que el hijo, que dice, y que significa este nombre, es Hijo que saca à luz, y que cria, ò si lo podemos decir assi, es Hijo, que ahija à los hijos, y que tiene la filiación en sì de todos. Y aun si leemos al revès este nombre, nos dirà tambien alguna maravilla

de

de Christo. Porque BAR, buelto, y leido al contrario es RAB, y RAB, es muchedumbre, y ayuntamiento, ò amontonamiento de muchas cosas excelentes en
una, que es puntualmente lo que vemos
en Christo, segun que es Dios, y segun
que es hombre. Porque en su divinidad
estan las ideas, y las razones de todo, y
en su humanidad, las de todos los hombres, como ayer en sus lugares se dixo.

Mas vengamos à todo el nombre junto por sì, y veamos lo que significa, ya que avemos dicho lo que nos dicen sus partes; que no son menos maravillosas las significaciones de todo èl, que las de sus letras, y silabas. Porque DABAR, en la Sagrada Escritura dice muchas, y diferentes grandezas. Que lo primero DA-BAR, significa el verbo que concibe el entendimiento en sì mismo, que es una como imagen entera, è igual de la cosa que entiende. Y Christo en esta manera es DABAR, porque es la imagen que de si concibe, y produce quando se entiende su Padre. Y DABAR, signi-

fica tambien la palabra que se forma en la boca, que es imagen de lo que el animo esconde. Y Christo tambien es DA. BAR, assi, porque no solamente es imagen del Padre escondida en el Padre, y para solos sus ojos, sino es imagen suya para todos, è imagen que nos le representa à nosotros: è imagen que le saca à luz, y que le imprime en todas cosas que cria. Por donde San Pablo (1) convenientemente le llama sello del Padre: assi porque el Padre se sella en èl, y se dibuxa del todo: como porque imprime èl, como sello en todo lo que cria, y repara la imagen dèl, que en sì tiene. Y DABAR tambien significa la ley, y la razon, y lo que pide la costumbre, y estilo, y finalmente el dever en lo que se hace, que son todas qualidades de Christo; que es segun la divinidad la razon de las criaturas, y la orden de su compostura, y su fabrica, y la ley por quien deven ser medidas, assi en las cosas naturales, como en las que exceden lo natural, y es el esti-

lo

(1) Hebr. 1. v. 3.

<sup>©</sup> Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

lo de la vida, y de las obras de Dios, y el dever, à que tienen de mirar todas las cosas, que no quieren perderse. Porque lo que todas hacer deven es, el allegarse à Christo, y el figurarse dèl, y el ajustarse siempre con el. Y DABAR tambien significa, el hecho señalado que de otro procede, y Christo, es la mas alta cosa que procede de Dios, y en lo que el Padre enteramente puso sus fuerzas, y en quien se traspassò, y comunicò cabalmente. Y, si lo devemos decir assi, es la grandissima hazaña, y la unica hazaña del Padre, preñada de todas las demás grandezas, que el Padre hace, porque todas las hace por èl. Y assi es luz nacida de luz, y fuente de todas las luces: y sabiduria de sabiduria nacida, y manantial de todo el saber: y poderio, y grandeza, y excelencia, y vida, è inmortalidad, y bienes sin medida, ni cuenta, y abismo de noblezas inmensas, nacidas de iguales noblezas, y engendradoras de todo lo poderoso, y grande, y noble que ay. Y DABAR, dice todo aquesto que he dicho,

cho, porque significa todo lo grande, y excelente, y digno de maravilla que de

otro procede.

Y significa tambien, y con esto concluyo, qualquiera cosa de sèr, y por la misma razon el sèr mismo, y la realidad de las cosas, y assi Christo devidamente es llamado por nombre propio DA-BAR. Porque es la cosa que mas es, de todas las cosas, y el ser primero, y original, de donde les mana à las criaturas su sèr, su substancia, su vida, su obra. Y esto quanto à DABAR. Que justo es que digamos ya de JESUS, que como decimos, tambien es nombre de Christo propio, y que le conviene segun la parte que es hombre. Porque assi como DA-BAR es nombre propio suyo segun que nace de Dios por razon de que este nombre solo con sus muchas significaciones dice de Christo, lo que otros muchos nombres juntos no dicen: assi JESUS, es su propio nombre segun la naturaleza humana que tiene, porque con una significacion, y sigura, que tiene sola, didice la manera del sèr de Christo hombre, y toda su obra, y oficio, y le representa, y significa mas que otro ninguno. A lo qual mirarà todo lo que desde agora dixere. Y no dirè del numero de las letras que tiene este nombre, ni de la propiedad de cada una dellas por sì, ni de la significacion singular de cada una, ni de lo que vale en razon de Aritmetica, ni del numero que resulta de todas, ni del poder, ni de la fuerza que tiene este numero, que son cosas que las consideran algunos, y sacan misterios dellas, que yo no condeno, mas dexolas porque muchos las dicen, y porque son cosas menudas, y que se pintan mejor que se dicen. Sola una cosa destas dirè, y es, que el original deste nombre JE-SUS, que es JEHOSUAH, como arriba diximos, tiene todas las letras de que se compone el nombre de Dios, que llaman de quatro letras, y demàs dellas tiene otras dos. Pues, como sabeis, el nombre de Dios de quatro letras, que se encierra en este nombre, es nombre que no se pro-

pronuncia, ò porque son vocales todas, ò porque no se sabe la manera de su sonido, ò por la religion, y respeto que devemos à Dios, ò porque, como yo algunas veces sospecho, aquel nombre, y aquellas letras, hacen la señal, con que el mundo, que hablar no puede, o qualquiera que no osa hablar, significa su asecto, y mudez, con un sonido rudo, y desatado, y que no hace figura, que llamamos interveccion en Latin, que es una voz tosca, y como si dixessemos, sin rostro, y sin facciones, ni miembros. Que quiso Dios dar por su nombre à los hombres, la señal, y el sonido de nuestra mudez, para que entendiessemos que no cabe Dios, ni en el entendimiento, ni en la lengua: y que el verdadero nombrarle, es confessarse la criatura por muda, todas las veces que le quissere nombrar: y que el embarazo de nuestra lengua, y el silencio nuestro, quando nos levantamos à èl, es su nombre, y loor, como David lo decia (1). Assi que es nombre inefable, y que

<sup>(1)</sup> Pfalm. 138. P. 4.

que no se pronuncia este nombre.

Mas aunque no se pronuncia en sì, ya veis, que en el nombre de JESUS, por razon de dos letras que se le añaden, tiene pronunciacion clara, y sonido formado, y fignificacion entendida. Para que acontezca en el nombre, lo mismo que passò en Christo: y para que sea, como dicho tengo, retrato el nombre del sèr. Porque por la misma manera en la persona de Christo se junta la divinidad con el Alma, y con la carne del hombre, y la palabra divina, que no se leia, junta con estas dos letras se lee, y sale à luz lo escondido hecho conversable, y visible: y es Christo un JESUS; esto es, un ayuntamiento de lo divino, y humano; de lo que no se pronuncia, y de lo que pronunciarse puede, y es causa que le pronuncie, lo que se junta con ello. Mas en esto no passemos de aqui, sino digamos ya de la significacion del nombre de JESUS, como èl conviene à Christo, y como es solo de Christo, y como abraza todo lo que dèl se dice, y las muchas

chas maneras como aquesta significacion le conviene. JESUS pues, significa salvacion, ò salud, que el Angel assi lo dixo (1). Pues si se llama salud Christo, cierto serà que lo es, y si lo es, que lo es para nosotros. Porque para sì no tiene necessidad de salud, el que en si no padece falta, ni tiene miedo de padecerla. Y si para nosotros Christo es JESUS, y salud, bien se entiende que tenemos enfermedad nosotros, para cuyo remedio se ordena la salud de JESUS. Veamos pues la qualidad de nuestro estado miserable, y el numero de nuestras flaquezas, y los daños, y males nuestros, que dellos conoceremos la grandeza desta salud, y su condicion, y la razon que tiene Christo, para que el nombre JESUS, entre tantos nombres suyos sea su propio nombre.

El hombre de su natural es movedizo, y liviano, y sin constancia en un sèr, y por lo que heredò de sus padres, es ensermo en todas las partes de que se

um sal v , soib al lab oup of obe com-

<sup>(</sup>I) Luc. 1. v. 31.

compone su Alma, y su cuerpo. Porque en el entendimiento tiene obscuridad, y en la voluntad flaqueza, y en el apetito perversa inclinacion, y en la memoria olvido, y en los sentidos en unos engaño, y en otros fuego, y en el cuerpo muerte: y desorden entre todas estas cosas que he dicho, y dissensiones, y guerra, que le hacen ocafionado à qualquiera genero de enfermedad, y de mal. Y lo que peor es, heredò la culpa de sus padres, que es enfermedad en muchas maneras, por la fealdad suya que pone, y por la luz, y la suerza de la gracia, que quita, y porque nos enemista con Dios, que es siero enemigo, y porque nos sujeta al demonio, y nos obliga à penas sin sin. A esta culpa comun, añade cada uno las suyas, y para ser del todo miserables, como malos enfermos, ayudamos el mal, y nos llamamos la muerte con los excessos que hacemos. Por manera que nuestro estado, de nuestro nacimiento, y por la mala eleccion de nuestro alvedrio, y por las leves que Dios contra el pecado puso, y por Lib. III. R

las muchas cosas que nos combidan siempre à pecar, y por la tirania cruel, y el cetro durissimo que el demonio sobre los pecadores tiene, es infelicissimo, y miserable estado sobre toda manera, por donde quiera que le miremos. Y nuestra enfermedad no es una enfermedad, sino una suma sin numero de todo lo que es

doloroso, y ensermo.

El remedio de todos estos males es Christo, que nos libra dellos en las formas que ayer, y oy se ha dicho en diferentes lugares: y porque es el remedio de todo ello, por esso es, y se llama JESUS; esto es, salvacion, y salud. Y es grandissima salud, porque la enfermedad es grandissima, y nombrase propiamente della, porque como la enfermedad es de tantos senos, y enramada con tantos ramos, todos los demàs oficios de Christo, y los nombres que por ellos tiene, son como partes que se ordenan à esta salud, y el nombre de JESUS, es el todo, segun que todo lo que significan los otros nombres, ò es parte desta salud que es

Christo, y que Christo hace en nosotros, ò se ordena à ella, ò se sigue della por razon necessaria. Que si es llamado pimpollo Christo, y si es, como deciamos, el parto comun de las cosas, ellas sin duda le parieron, para que suesse su JESUS, y salud. Y assi Isaias quando les pide que lo paran, y que lo saquen à luz, y les dice (1): Rociad, Cielos, dende lo alto, y vos, nubes, lloved al justo. Luego dice, el fin para que le han de parir. Porque anade: Itù, tierra, fructificaràs la salud. Y si es Faces de Dios, eslo, porque es nuestra salud, la qual consiste en que nos assemejemos à Dios, y le veamos, como Christo lo dice (2): Esta es la vida eterna, conocerte à tì, y à tu Hijo. Y tambien si le llamamos Camino, y si le nombramos Monte, es camino porque es guia, y es monte porque es desensa, y cierto es que no nos fuera JESUS, si no nos fuera guia, y defensa: porque la salud, ni se viene à ella sin guia, ni se conserva sin defensa.

Y de la misma manera, es llamado Pa-

R<sub>2</sub>

<sup>(1)</sup> Isar. 45. v. 8. (2) Joan. 17. v. 3.

dre del siglo futuro, porque la salud que el hombre pretende, no se puede alcanzar, sino es engendrado otra vez. Y assi Christo no fuera nuestro JESUS, si primero no fuera nuestro engendrador, y nuestro Padre. Tambien es brazo, y Reg de Dios, y Principe de paz, brazo para nuestra libertad, Rey, y Principe, para nuestro govierno, y lo uno, y lo otro, como se vè, tiene orden à la salud: lo uno que se le presupone, y lo otro que la sustenta. Y assi porque Christo es JE SUS, por el mismo caso es brazo, y es Rey. Y lo mismo podemos decir del nombre de Esposo: porque no es perfecta la salud sola, y desnuda, sino la acompaña el gusto, y deleyte. Y esta es la causa porque Christo, que es perfecto JESUS nuestro, es tambien nuestro Esposo, conviene à saber, es el deleyte del Alma, y su compañia dulce, y serà tambien su marido, que engendrarà della, y en ella generacion casta, y noble, y eterna: que es cosa que nace de la salud entera, y que de ella se sigue. De arte que diciendo

del nombre Jesus. 261 do que se llama Christo JESUS, decimos que es esposo, y Rey, y Principe de paz, y brazo, y monte, y Padre, y camino, y Pimpollo: y es llamarle, como tambien la Escritura le llama, Pastor, y oveja, hostia, y Sacerdote: Leon, y Cordero: vid, puerta, Medico, luz, verdad, y Sol de justicia, y otros nombres assi.

Porque si es verdaderamente JESUS nuestro, como lo es, tiene todos estos oficios, y titulos; y si le faltàran no fuera JESUS entero, ni salud cabal, assi como nos es necessaria. Porque nuestra salud presupuesta la condicion de nuestro ingenio, y la qualidad, y muchedumbre de nuestras enfermedades, y daños, y la corrupcion que avia en nuestro cuerpo, y el poder que por ella tenia en nuestra Alma el demonio, y las penas à que la condenavan sus culpas, y el enojo, y la enemistad contra nosotros de Dios, no podia hacerse, ni venir à colmo, si Christo no fuera Pastor que nos apacentara, y guiara, y oveja que nos alimentara, y vistiera, y hostia que se ofreciera por nuelnuestras culpas; y Sacerdote que intervi-d niera por nosotros, y nos desenojara à sub Padre; y Leon que despedazàra al Leon r enemigo, y cordero que llevàra sobre si t los pecados del mundo: y vid que nos r comunicara su jugo: y puerta que nos q metiera en el Cielo, y Medico que curà r ra mil llagas: y verdad, que nos sacara t de error: y luz que nos alumbrara los m pies en la noche desta vida obscurissima: a y finalmente Sol de justicia, que en nuel tras Almas ya libres por èl, naciendo en l el centro dellas derramàra por todas las n partes dellas sus lucidos rayos, para ha cerlas claras, y hermosas. Y assi el nome bre de JESUS està en todos los nombres a que Christo tiene, porque todo lo que en ellos ay se endereza, y encamina i t que Christo sea perfectamente JESUS, Como escrive bien San Bernardo di

Dice Isaias serà llamado admirable, Consegero, Dios, fuerte, Padre del siglo suturo, Principe de paz. Ciertamente gran le des nombres son estos, mas què se ha hecho

del

tambien es menester que experimentemos quin es Dios, conviene à saber en el perdonar lest passado, porque no ay sin este perdon salud bi ni puede nadie perdonar pecados, sino es so d lo Dios. Mas ni aun esto basta para salvar d nos, sino se nos mostrare ser fuerte, defen b diendonos de quien nos guerrea, para que e no venzan los antiguos deseos, y sea peor p que lo primero, lo postrero. Pareceos que fal· la ta algo para quien es por nombre, y por ofi cio JESUS? Sin duda faltàra una cosa muy b grande, sino se llamara, y sino fuera Padri I del siglo futuro, para que engendre, y re sucite à la vida sin fin, à los que somos en r gendrados para la muerte por los padres des ? te presente siglo. Ni aun esto bastàra, si, co c mo Principe de paz, no nos pacificara à su Padre, à quien harà entrega del reyno.

De lo qual todo San Bernardo con l cluye, que los nombres que Christo tie ne, son todos necessarios, para que se lla me enteramente JESUS. Porque para ser lo que este nombre dice, es menester que tenga Christo, y que haga lo que significan todos los otros nombres. Y assi el

nom-

nombre de JESUS, es propio nombre suyo entre todos. Y es suyo propio tambien, porque como el mismo Bernardo dice, no le es nombre postizo, sino nacido nombre, y nombre que le trae embebido en el sèr, porque, como diremos en su lugar, su sèr de Christo es JESUS, porque todo quanto en Christo ay, es salvacion, y salud. La qual, demàs de lo dicho, quiso Christo que suesse su nombre propio, para declararnos su amor. Porque no escogiò para nombrarse ningun otro titulo suyo, de los que no miran à nosotros, teniendo tantas grandezas en sì, quanto es justo que tenga, en quien, como San Pablo dice, reside de assiento, y como corporalmente toda la riqueza divina: sino escogiò para su nombre propio, lo que dice los bienes que en nosotros hace, y la salud que nos dà mostrando clarissimamente lo mucho que nos ama, y estima, pues de ninguna de sus grandezas se precia, ni hace nombre sino de nuestra salud. Que es lo mismo l que à Moysen dixo en el Exodo, quan-

do le preguntava su nombre, para poder lu decir à los hijos de Israel que Dios le em à biava, porque dice alli assi (1): Desta ma ci nera diràs à los hijos de Israel, el Señor Dios es de vuestro Padre, Dios de Abrahan, y Dios to de Isaac, y Dios de facob, me embia à voso-à tros: que este es mi nombre para siempre, y mi apellido en la generacion de las generacio- I nes. Dice que es su nombre Dios de Abra n han, por razon de lo que hasta agora ha hecho, y harà siempre por sus hijos de l Abrahan, que son todos los que tienen l su sé. Dios que nace de Abrahan, que l govierna à Abrahan, que lo defiende, que lo multiplica, que lo repara, y redime, y bendice; esto es, Dios, que es JE SUS de Abrahan.

Y dice que este nombre es el nombre propio suyo, y el apellido que èl mas ama, y el titulo por donde quiere ser conocido, y de que usa, y usarà siempre, y señaladamente en la generacion de las generaciones; esto es, en el renacer de los hombres nacidos, y en el salir à la

luz

<sup>(1)</sup> Exod. 3. v. 15.

<sup>©</sup> Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

s ricordia, y de lo que se precia es piedad,

resumen en hacer bien, y que todo quan-

s to es, y quanto quiere ser, es blandura,

e y amor: assi quando se nos mostrò visible

à los ojos, no subiendo nosotros al mon-

y que sus grandezas, y perfecciones se

(I) Exod. 34. v. 6.

<sup>©</sup> Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

te, sino descendiendo èl à nuestra baxe ro za todo lo que de sì nos descubre es JE lu SUS. JESUS es su sèr, JESUS son su es obras, JESUS es su nombre; esto es, pie qu dad, y salud.

Mas quiso Christo tomar por nombre pa propio, à la salud que es JESUS. Porque qu salud, no es un solo bien, sino una uni la versalidad de bienes inumerables. Porque es en la falud estan las fuerzas, y la ligeren q del movimiento, y el buen parecer, y la al habla agradable, y el discurso entero de en la razon, y el buen exercicio de todas las P partes, y de todas las obras del hombre P El bien oir, el buen ver, y la buena de 9 cha, y la industria, la salud, la contiene si en sì misma. Por manera que salud, es n una prenez de todos los bienes. Y assi to porque Christo es esta preñez verdadera à mente, por esso este nombre es el que e mas le conviene. Porque Christo, ass e como en la divinidad, es la idea, y el te I soro, y la fuente de todos los bienes, conforme à lo que poco ha se decia, assi t segun la humanidad tiene todos los repa-

Por manera, que en cada uno hace todas las saludes que en todos, limpiando do la culpa, dando libertad del tirano,

ref-

rescatando del insierno, vistiendo con la gracia, comunicando su mismo espiritu, embiando sobre ellas su amparo, y ultimamente resucitando, y glorificando los sentidos, y el cuerpo. Y lo uno, y lo otro; las muchas saludes que Christo hace en cada uno de los suyos, y la copia universal que en si tiene de salud, y de JESUS, dice David maravillosamente en el Verso quarto del Psalmo ciento y nueve, que yo declarè ayer por una manera, y vos, Juliano, poco ha lo declarastes en otra, y consintiendolas la letra todas, admite tambien la tercera, porque le podemos muy bien leer assi (1): Tu pueblo noblezas en aquel dia: tu exercito (noblezas) en los resplandores santos, que mas que el vientre, y mas que la mañana ay en ti rocio de tu nacimiento. Porque dice que en el dia que amanecerà, quando se acabare la noche deste siglo obscurissimo, que es verdaderamente dia, porque no camina à la noche; y dia, porque resplandecerà en èl la verdad, y assi, serà dia de ref-

<sup>(1)</sup> Psalm. 109. v. 3.

resplandores santissimos, porque el resplandor de los justos, que agora se esconde en su pecho dellos, saldrà à luz entonces, y se descubrirà en publico, y les resplandecerà por los ojos, y por la cara, y por todos los sentidos del cuerpo: pues en aquel dia que es dia, todo el pueblo de Christo serà noblezas. Que llama pueblo de Christo à los justos solos, porque en la Escritura ellos son los que se llaman pueblo de Dios, dado que Christo es universal Señor de todas las cosas. Y à los mismos que llama pueblo, llama despues exercito, à esquadron, à puntualmente como suena la letra original, poderio de Christo, segun que en el Espanol antiguo llamavan poderes al ayuntamiento de gentes de guerra. Y llama à los justos assi, no porque ellos hacen à Christo poderoso, como en la tierra los muchos Soldados hacen poderosos los Reyes; sino porque son prueva del grandissimo poder de Christo, todos juntos, y cada uno por sì. Del poder, digo de lu virtud, y de la eficacia de su espiritu,

y de la fuerza de sus manos no venci. c das, con que los sacò de la postrera mi, l seria à la felicidad de la vida.

Pues este pueblo, y esquadron de Christo lucido, dice que todo es noble. zas. Porque cada uno dellos, es no una n nobleza, sino muchas noblezas: no una r salud, sino muchas saludes, por razon t de las no numerables saludes, que Christ to en ellos pone por su nobleza infinita, l' cercandolos de salud, y levantando por todas sus almenas dellos señal de victo t ria: lo qual puede bien hacer Jesu-Christo, por lo que se sigue. Y es, que tiene en sì, rocio de su nacimiento, mas que l vientre, y mas que aurora. Porque rocio llama la eficacia de Christo, y la fuerza del espiritu, que dà en las divinas le tras suele tener nombre de agua, y lla male rocio de nacimiento, porque hace con èl que nazcan los suyos à la buena vida, y à la dichosa vida, y nombrale su nacimiento, porque lo hace èl, y porque naciendo ellos en èl, èl tambien nace en ellos. Y dice: Mas que vientre, y mas

que aurora, para significar la eficacia, y la copia de aqueste rocio. La eficacia, como diciendo que con el rocio de JESUS, que en sì tiene, saca los suyos à luz de vida bienaventurada, muy mas presto, y muy mas cierto, que sale el Sol, al aurora, ò que nace el parto maduro del vientre lleno. Y la copia, desta manera: Que tiene Christo en si mas rocio de JESUS, para serlo, que quanto llueve por las mananas el Cielo, y quanto embian las fuentes, y sus manantiales, que son como el vientre donde se conciben, y de donde salen las aguas: y assi son como suena la palabra original la madre dellas: y en Castellano, la Canal, por donde el rio corre, decimos que es la madre del rio.

Pero vamos mas adelante. La salud es un bien, que consiste en proporcion, y en harmonia de cosas diferentes: y es una como musica concertada que hacen entre si los humores del cuerpo: y lo mismo es el osicio que Christo hace, que es otra causa porque se llama JESUS. Porque, no solamente segun la divinidad es Lib. III.

la harmonia, y la proporcion de todas las cosas; mas tambien segun la humanidad es la musica, y la buena correspondencia de todas las partes del mundo. Que assi dice el Apostol (1): Que pacifica con su sangre, assi lo que està en el Cielo, como lo que reside en la tierra. Y en otra parte dice tambien (2): Que quitò de por medio la division que avia entre los hombres, y Dios: y en los hombres entre si mismos, unos con otros los Gentiles con los Judios, y que hizo de ambos uno. Y por lo mismo es llamado piedra, en el Psalmo (3), puesta en la cabeza del angulo. Porque es la paz de todo lo diferente, y el nudo que ata en si lo visible con lo que no se vè, y lo que concierta en nosotros la razon, y el sentido: y es la melodia acordada, y dulce sobre toda manera, à cuyo santo sonido todo lo turbado se aquieta, y compone. Y assi es JESUS con verdad.

Demàs desto llamase Christo JESUS,

(1) Colos. 1. v. 20. (2) Ephes. 2. v. 14.

y salud, para que por este su nombre entendamos, qual es su obra propia, y lo que hace señaladamente en nosotros; esto es, para que entendamos en què consiste nuestro bien, y nuestra santidad, y justicia, y lo que avemos de pedirle que nos dè, y esperar dèl que nos lo darà. Porque assi como la salud en el ensermo no està en los refrigerantes que le aplican por de fuera, ni en las epitimas que en el corazon le ponen, ni en los regalos que para su salud ordenan los que le aman, y curan: sino consiste en que dentro dèl sus qualidades, y humores, que excedian el orden, se compongan, y se reduzgan à templanza devida: y hecho esto en lo secreto del cuerpo, luego lo que parece de fuera, sin que se le aplique cosa alguna se templa, y cobra su buen parecer, y su color conveniente: assi es salud Christo, porque el bien que en nosotros hace, es como aquesta salud: bien propiamente no de sola apariencia, ni que toca solamente en la sobrehaz, y en el cuero, sino bien secreto, y lanzado en las venas, y S2 me276 Libro tercero metido, y embebido en el Alma, y bien, no que solamente pinta las hojas, sino que propia, y principalmente mundifica la raiz, y la fortifica. Por donde decia bien el Profeta (1): Regocijate, bija de Sion: y derrama loores, porque el Santo de Israel està en medio de ti. Esto es, no al derredor de ti, sino dentro de tus entranas, en tus tuetanos mismos, en el meollo de tu corazon, y verdaderamente de tu Alma en el centro. Porque su obra propia de Christo es ser salud, y JESUS, conviene à saber, componer entre sì, y con Dios las partes secretas del Alma, concertar sus humores, è inclinaciones, apagar en ella el secreto, y arraigado fuego de sus passiones, y malos deseos: que el componer por de fuera el cuerpo, y la cara, y el exercicio exterior de las ceremonias, el ayunar, el disciplinar, el velar, con todo lo demàs, que à esto pertenece, aunque son cosas santas si se ordenan à Dios, assi por el buen exemplo que reciben dellas los que las miran, co-

<sup>(1) 1/</sup>ai. 12. v. 6.

mo porque disponen, y encaminan el Alma para que Christo ponga mejor en ella aquesta secreta salud, y justicia que digo: mas la santidad formal, y pura, y la que propiamente Christo hace en nosotros, no consiste en aquello. Porque su obra es salud que consiste en el concierto de los humores de dentro, y essas cosas son posturas, y refrigerantes, ò fomentaciones de fuera, que tienen apariencia de aquella salud, y se enderezan à ella, mas no son ellas mismas como parece. Y, como ayer largamente deciamos, todas essas son cosas que otros muchos antes de Christo, y sin èl, las supieron enseñar à los hombres, y los inducieron à ellas, y les tassaron lo que avian de comer, y les ordenaron la dieta, y les mandaron que se lavassen, y ungiessen, y les compusieron los ojos, los semblantes, los passos, los movimientos: mas ninguno dellos puso en nosotros salud pura, y verdadera, que sanasse lo secreto del hombre, y lo compusiesse, y templasse, sino solo Christo, que por esta causa es JESUS.

Què bien dice acerca desto el glorio-10 Macario! Lo propio, dice, de los Christianos, no consiste en la apariencia, y en el trage, y en las figuras de fuera, assi como piensan muchos, imaginandose, que para diferenciarse de los demás les bastan estas demonstraciones, y señales que digo, y quanto à lo secreto del Alma, y à sus juicios passa en ellos, lo que en los del mundo acontece, que padecen todo lo que los demás hombres padecen, las mismas turbaciones de pensamientos, la misma inconstancia, las desconfianzas, las angustias, los alborotos: y diferencianse del mundo en el parecer, y en la figura del abito, y en unas obras exteriores bien hechas: mas en el corazon, y en el Alma estàn presos con las cadenas del suelo, y no gozan en lo secreto, ni de la quietud que dà Dios, ni de la paz celestial del espiritu. Porque, ni ponen cuidado en pedirsela, ni sonfian que le aplacerà darsela. Y ciertamente la nueva criatura, que es el Christiano perfecto, y verdadero, en lo que se diferensia de los hombres del siglo es, en la renovacion del espiritu, y en la paz de los pen-

samientos, y afectos, en el amar à Dios, y en el deseo encendido de los bienes del Cielo. Que esto fue lo que Christo pidiò para los que en èl creyessen, que recibiessen estos bienes espirituales. Porque la gloria del Christiano, y su hermosura, y su riqueza la del Cielo es, que vense lo que se puede decir, y que no se alcanza, sino con trabajo, y con sudor, y con muchos trances, y pruevas, y principalmente con la gracia divina.

Esto es de San Macario. Que es tambien aviso nuestro, que por una parte nos enseña à conocer en las doctrinas, y caminos de vivir que se ofrecen, si son caminos, y enseñanzas de Christo: y por otra nos dice, y como pone delante de los ojos el blanco del exercicio santo, y aquello à que avemos de aspirar en èl, sin reposar hasta que lo consigamos. Que quanto à lo primero de las enseñanzas, y caminos de vida, avemos de tener por cosa certissima, que la que no miràre à este fin de salud : la que no tratare de desarraigar del Alma las passiones malas que tiene: la que no procurare criar en el

secreto della, orden, templanza, justicia, por mas que de fuera parezca santa, no es santa, y por mas que se pregone de Christo, no es Christo. Porque el nombre de Christo es JESUS, y salud. Y el oficio desta es sobresanar por de suera. La obra de Christo propia es renovacion del Alma, y justicia secreta. La dèsta son apariencias de salud, y justicia. La difinicion de Christo es ungir, quiero decir que Christo es lo mismo que uncion, y de la uncion es ungir, y la uncion, y el ungir, es cosa que penetra à los huessos. Y este otro negocio que digo es embarnizar, y no ungir. De solo Christo es el deshacer las passiones: esto no las deshace, antes las sobredora con colores, y demonstraciones de bien. Què digo no deshace? antes vela con atencion sobre ellas, para en conociendo à do tiran seguirlas, y cevarlas, y encaminarlas à su provecho. Assi que la doctrina, ò ensenamiento, que no hiciere quanto en si es, esta salud en los hombres, si es cierto que Christo se llama JESUS, porque

la hace siempre, cierto serà que no es enseñamiento de Christo.

Dixo Sabino aqui, tambien serà cierto, Marcelo: que no ay en esta edad en la Iglesia, enseñamientos de la qualidad que decis. Por cierto lo tengo, Sabino, respondiò Marcelo, mas halos avido, y puedelos aver cada dia, y por esta causa es el aviso conveniente. Sin duda conveniente, dixo Juliano, y necessario, porque sino lo fuera, no nos apercibiera Christo en el Evangelio, como nos apercibe acerca de los falsos Profetas (1). Porque falsos Profetas son los maestros destos caminos, ò por decir lo que es, essos mismos enseñamientos vacios de verdad, son los Profetas falsos, por de fuera como ovejas en las apariencias buenas, que tienen, y dentro robadores lobos, por las passiones fieras que dexan en el Alma como en su cueva. Y ya que no aya agora, tornò Marcelo à decir, mal tan desvergonzado como esse: pero sin duda ay algunas cosas, que tiran à èl, y le parecen. Por-

<sup>(</sup>I) Matth. 7. V. 15.

Porque decidme Sabino, no avreis visto alguna vez, ò oido decir que para inducir al pueblo à limosna, algunos les han ordenado, que haga alarde, y se vistan de fiesta, y con pifano, y con atambor, y disparando los arcabuces en competencia los unos de los otros vayan à hacerla? Pues esto què es, sino seguir el humor vicioso del hombre, y no desarraigarle la mala passion de vanidad, sino aprovecharse della, y dexarsela mas assentada, dorandosela con el bien de la limosna de fuera? Què es, sino atender agudamente à que los hombres son vanos, y amigos de presumpcion, è inclinados à ser loados, y aparecer mas que los otros, y porque son assi, no irles à la mano en estos sus malos siniestros, ni procurar libertarlos dellos, ni apurarles las Almas reduciendolas à la salud de JESUS, sino sacar provecho dellos para interès nuestro, ò ageno, y dexarse los mas fixos, y firmes? Que no porque mira à la limosna que es buena, es justo, y bueno poner en obra, y traer à execucion, y arraigar mas con

el hecho la passion, y vanidad de la estima misma que vivia en el hombre: ni es tanto el bien de la limosna que se hace, como es el dano que se recibe en la vanidad de nuestro pecho: y en el fruto que se pierde, y en la passion que se pone por obra: y por el mismo caso se asirma mas, y queda, no solamente mas arraigada, sino lo que es mucho peor, aprobada, y como santificada con el nombre de piedad, y con la autoridad de los que inducen à ello que à trueco de hacer por de fuera limosneros los hombres, los hacen mas enfermos en el Alma de dentro, y mas agenos de la verdadera salud de Christo, que es contrario drechamente, de lo que pretende JESUS, que es salud. Y aunque pudieramos señalar otros

exemplos, bastenos por todos los semejantes el dicho, y vengamos à lo segundo que dixe, que Christo llamandose JESUS, y salud, nos demuestra à nosotros el unico, y verdadero blanco de nuestra vida, y deseo, que es mas claramente decir, que pues el fin del Christia-

no es hacerse uno con Christo; esto es, tener à Christo en sì, transformandose en èl; y pues Christo es JESUS, que es salud, y pues la salud no es el estar vendado, ò fomentado, ò refrescado por de fuera el enfermo, sino el estar reducidos à templada harmonia los humores secretos: entienda el que camina à su bien, que no ha de parar antes que alcance aquesta santa concordia del Alma: porque hasta tenerla no conviene que èl se tenga por sano; esto es, por JESUS: que no ha de parar, aunque aya aprovechado en el ayuno, sepa bien guardar el silencio, y nunca falte à los cantos del coro: y aunque cina el cilicio, y pise sobre el yelo desnudos los pies; y mendigue lo que come, y lo que viste pauperrimo, si entre esto bullen las passiones en èl, si vive el viejo hombre, y enciende sus fuegos: si se atufa en el Alma la ira; si se hincha la vanagloria, si se usana el propio contento de sì : si arde la mala codicia: finalmente si ay respetos de odios, de embidias, de pundonores: de emulacion,

y ambicion. Que si esto ay en èl, por mucho que le parezca que ha hecho, y que ha aprovechado en los exercicios que referì, tengase por dicho que aun no ha llegado à la salud que es JESUS. Y sepa, y entienda, que ninguno mientras que no sanò desta salud entra en el Cielo, ni vè la clara vista de Dios. Como dice San Pablo (1): Amad la paz, y la santidad, sin la qual no puede ninguno ver à Dios. Por tanto despierte el que assi es, y conciba animo fuerte, y puestos los ojos en este blanco, que digo, y esperando en JESUS alargue el passo à JESUS. Y pidale à la salud, que le sea salud, y en quanto no lo alcanzàre, no cesse, ni pare, sino como dice de sì San Pablo (2): Olvidando lo passado, y estendiendo con el deseo las manos à lo por venir, corra, y buele à la corona que le està puesta delante.

Pues què? es malo el ayuno, el cilicio, la mortificacion exterior? No es, sino bueno: mas es bueno, como medicinas que ayudan, pero no como la misma salud:

<sup>(1)</sup> Hebr. 2. (2) Philip. 3. v. 13.

lud: bueno como emplastros, pero como emplastros, que ellos mismos son testigos que estamos enfermos: bueno como medio, y camino para alcanzar la justicia, pero no como la misma justicia. Bueno, unas veces como causas, y otros como senales de animo concertado, ò que ama el concierto, pero no como la misma santidad, y concierto del animo. Y como no es ella misma acontece algunas veces que se halla sin ella, y es entonces hipocresia, y embuste, à lo menos es inutil, y sin fruto sin ella. Y como devemos condenar à los Hereges, que condenan contra toda razon aquesta muestra de santidad exterior, la qual ella en sì es hermosa, y dispone el Alma para su verdadera hermosura, y es agradable à Dios, y merecedora del Cielo, quando nace de la hermosura de dentro: assi ni mas, ni menos devemos avisar à los fieles, que no està en ella el paradero de su camino, ni menos es su verdadero caudal, ni su justicia, ni su ialud la que de veras sana, y ajusta su Alma, y la que es necessaria para la vi-

THE RESERVED OF THE PARTY.

da que siempre dura, y la que finalmente es propia obra de Christo JESUS. Que seria negocio de lastima que caminando à Dios, por aver parado antes de tiempo, ò por aver hecho hincapie en lo que solo era passo se hallassen sin Dios à la postre: y proponiendose llegar à JESUS, por no entender que es JESUS se hallassen miserablemente abrazados con Solon, ò con Pitagoras, ò quando mas con Moysen. Porque JESUS es salud, y la salud, es la justicia secreta, y la compostura del Alma, que luego que reyna en ella, echa de sì rayos, que resplandecen de fuera, y serenan, y componen, y hermosean todos los movimientos, y exercicios del

Y como es mentira, y error tener por malas, ò por no dignas de premio aquestas observancias de fuera: assi tambien es perjuicio, y engaño, pensar que son ellas mismas la pura salud de nuestra Alma, y la justicia que formalmente nos hace amables en los ojos de Dios, que essa propiamente es JESUS; esto es, la salud que derechamente hace dentro de nosotros, y no sin nosotros JESUS. Que es lo que avemos dicho; y por quien San Pablo hablando de Christo, dice (1), que fue determinado ser Hijo de Dios en fortaleza, segun el espiritu de la santificacion, en la resurreccion de los muertos de fesu-Christo. Que es como si mas estendidamente dixera. Que el argumento cierto, y la razon, y senal propia por donde se conoce que JESUS es el verdadero Mesias Hijo de Dios prometido en la ley, como se conoce por su propia difinicion una cosa, es porque es JESUS. Esto es, por la obra de JESUS que hizo, que era obra reservada por Dios, y por su ley, y Profetas para solo el Mesias. Y esta què fue? Su poderio, dice, y fortaleza grande. Mas en què la exercitò, y declarò? En el espiritu, dice, de la santificacion, conviene à saber, en que santifica à los suyos, no en la sobrehaz, y corteza de suera, sino con vida, y espiritu. Lo qual se celebra en la resurreccion de los muertos

<sup>(</sup>I) Rom. I. V. 4.

de Jesu-Christo. Esto es, se celebra resucitando Christo sus muertos. Que es decir, los que murieron en èl, quando èl muriò en la Cruz, à los quales èl despues resucitado comunica su vida. Que como la muerte que en èl padecimos, es causa que muera nuestra culpa, quando segun Dios nacemos: assi su resurreccion que tambien sue nuestra, es causa que quando muere en nosotros la culpa, nazca la vida de la justicia. Como ayer manana diximos.

Assi que segun que decia: el condenar la ceremonia es error, y el poner en ella la proa, y la popa de la justicia es engaño, el medio destos estremos, es lo drecho, que la ceremonia es buena quando sirve, y ayuda la verdadera santificacion del Alma, porque es provechosa, y quando nace della es mejor, porque es merecedora del Cielo: mas que no es la pura, y la viva salud que Christo en nosotros hace, y por que se llama JE-SUS. Digo mas. No se llama JESUS assi, porque solamente hace la salud que deci-Lib.III.

mos, sino porque es èl mismo essa salud. Porque aunque sea verdad, como de hecho lo es, que Christo en los que santifica hace salud, y justicia, por medio de la gracia que en ellos pone assentada, y como apegada en su Alma, mas sin esso, como deciamos ayer, el mismo por medio de su espiritu se junta con ella, y juntandose la sana, y agracia: y essa misma gracia que digo, que hace en el Alma, no es otra cosa, sino como un resplandor que resulta en ella de su amable presencia. Assi que èl mismo por sì, y no solamente por su obra, y efecto es la salud. Dice bien San Macario. Y dice desta manera: Como Christo vè, que tù le buscas; y que tienes en èl toda tu esperanza siempre puesta, acude luego èl, y te dà caridad verdadera; esto es, dasete à si: que puesto en ti, se te hace todas las cosas, Paraiso, arbol de vida, preciosa perla, corona, edificador, Agricultor, compassivo, libre de toda passion, hombre, Dios, vino, agua vital, oveja, esposo, guerrero, y armas de guerra, y finalmente Christo, que es to-

todas las cosas en todos. Assi que el mismo Christo abraza con nuestro espiritu el suyo, y abrazandose le viste de sì, segun San Pablo dice (1): Vestios de nuestro Senor fesu-Christo. Y vistiendole, le reduce, y sujeta à sì mismo, y se cala por èl totalmente. Porque se deve advertir, que assi como toda la massa es dessalada, y desazonada de suyo, por donde se ordenò la levadura, que le diesse sabor, à la qual con verdad podremos llamar no solo la sazonadora, sino la misma sazon de la massa, por razon de que la sazona no apartada della, sino junta con ella, adonde ella por sì cunde por la massa, y la transforma, y sazona: assi porque la massa de los hombres estava toda dañada, y enferma, hizo Dios un JESUS, digo una humana salud, que no solamente estando apartada, sino juntandose suesse salud de todo aquello con quien se juntasse, y mezclasse, y assi èl se compara à levadura à sì mismo (2). De arte que como el hierro que se enciende del fuego,

Rom. 13. v. 14. (2) Mats. 13. v. 33.

aunque en el sèr es hierro, y no es fuego, en el parecer es fuego, y no hierro: assi Christo ayuntado conmigo, y hecho totalmente Señor de mì, me apura de tal manera de mis danos, y males, y me incorpora de tal manera en sus saludes, y bienes, que yo ya no parezco yo, el enfermo que era, ni de hecho soy ya el enfermo, sino tan sano que parezco la

misma salud que es JESUS.

O bienaventurada salud, ò JESUS dulce, dignissimo de todo deseo, si ya me viesse yo, Señor, vencido enteramente de ti! Si ya cundiesses, ò salud, por mi Alma, y mi cuerpo? si me apurasses ya de mi escoria, de toda aquesta vejez? sino viviesse, ni pareciesse, ni luciesse en mì, sino tù? ò si ya no suesse quien soy? Que, Señor, no veo cosa en mi que no sea digna de aborrecimiento, y desprecio. Casi todo quanto nace de mi son increibles miserias, quasi todo es dolor, imperfeccion, malicia, y poca salud. Y como en el libro de Job se escrive (1). Cada dia sien-

<sup>(1)</sup> Job 7. v. 3.

siento en mi nuevas lastimas, y esperando ver el fin dellas he contado muchos meses vacios, y muchas noches dolorosas han passado por mì. Quando viene el sueño me digo, si amanecerà mi mañana? Y quando me levanto, y veo que no me amanece, alargo à la tarde el deseo. Y vienen las tinieblas, y vienen tambien mis ayes, y mis flaquezas, y mis dolores mas acrecentados con ellas. Vestida està, y cubierta mi carne de mi corrupcion miserable, y de las torpezas del polvo, que me compone, estàn ya secos, y arrugados mis cueros. Veo, Señor, que se passan mis dias, y que me han bolado muy mas que buela la lanzadera en la tela: acabados quasi los veo, y aun no veo, Señor, mi salud. Y si se acaban, acabase mi esperanza con ellos. Miembrate, Señor, que es ligero viento mi vida, y que si passo sin alcanzar este bien, no bolveràn jamàs mis ojos à verle. Si muero sin tì, no me veràn para siempre en descanso los buenos. Y tus mismos ojos si los enderezares à mì, no veran cosa que

merezca ser vista. Yo, Senor, me desecho, me despojo de mì, me huyo, y desamo, para que no aviendo en mi cosa mia, seas tù solo en mì todas las cosas. Mi sèr, mi vivir, mi salud, mi JESUS. Y dicho esto callò Marcelo todo encendido en el rostro, y suspirando muy sentidamente, tornò luego à decir.

No es possible, que hable el enfermo de la salud, y que no haga significacion de lo mucho que le duele, el verse sin ella. Assi que me perdonarèis, Juliano, y Sabino, si el dolor que vive de continuo en mì, de conocer mi miseria, me saliò à la boca agora, y se derramò por la lengua. Y tornò à callar : y dixo luego: Christo pues se llama JESUS, porque èl mismo es salud. Y no por esto solamente, sino tambien porque toda la salud es solo èl. Porque siempre que el nombre que parece comun se dà à uno por su nombre propio, y natural, se ha de entender, que aquel à quien se dà tiene en sì toda la fuerza del nombre, como si llamassemos à uno por su nombre virtud, no

queremos decir que tiene virtud como quiera, sino que se resume en èl la virtud. Y por la misma manera ser salud el propio nombre de Christo, es decir, que es por excelencia salud, ò que todo lo que es salud, y vale para salud, està en èl. Y como aya en la salud, segun los sugetos diferentes saludes, que una es la salud del Anima, y otra es la del cuerpo, y en el cuerpo tiene por sì salud la cabeza, y el estomago, y el corazon, y las demàs partes del hombre; ser Christo por excelencia, salud, y nuestra salud, es decir que es toda la salud, y que èl todo es salud, y salud para todas enfermedades, y tiempos. Es toda la salud; porque como la razon de la salud, segun dicen los Medicos, tiene dos partes; una que la conserva, y otra que la restituye; una que provee lo que la puede tener en pie: otra que recepta lo que la levanta si cae : y como assi la una como la otra tienen dos intenciones solas, à que enderezan, como à blanco, sus leyes: aplicar lo bueno, y apartar lo dañoso: y como en las cosas que

que se comen para salud, unas son para que crien substancia en el cuerpo, y otras para que le purguen de sus malos humores: unas que son mantenimiento, otras que son medicina: assi esta salud que llamamos JESUS, porque es cabal, y persecta salud, puso en sì aquestas dos partes juntas. Lo que conserva la salud, y lo que la restituye quando se pierde. Lo que la tiene en pie, y lo que la levanta caida. Lo que cria buena substancia, y lo que purga nuestra ponzona.

Y como es pan de vida, como èl mismo se llama, se quiso amassar con todo lo que conviene para estos dos sines: con lo santo que hace vida, y con lo trabajo so, y amargo, que purga lo vicioso. Y templòse, y mezclòse, como si dixesse mos, por una parte de la pobreza, de la humildad, del trabajarse, del ser trabajado, de las afrentas, de los azotes, de las espinas, de la Cruz, de la muerte, que cada cosa para el suyo, y todas son toxico para todos los vicios: y por otra parte de la gracia de Dios, y de la sabiduria del

del Cielo, y de la justicia santa, y de la rectitud, y de todos los demás dones del Espiritu Santo, y de su uncion abundante sobre toda manera, para que amassado, y mezclado assi, y compuesto de todos aquestos simples, resultasse de todos un JESUS de veras, y una salud persectissima que allegasse lo bueno, y apartasse lo malo: que alimentasse, y purgasse. Un pan verdaderamente de vida que comido por nosotros con obediencia, y con viva fé, y passado à las venas, con lo amargo desarraigasse los vicios, y con lo santo arraigasse la vida. De arte que comidas en èl sus espinas purgassen nuestra altivez: y sus azotes tragados en èl, por nosotros, nos limpiassen de lo que es muelle, y regalo: y su Cruz en èl comida de mi, me apurasse del amor de mi mismo: y su muerte por la misma manera diesse fin à mis vicios. Y al revès comiendo en èl su justicia se criasse justicia en mi Alma, y traspassando à mi estomago, su santidad, y gracia, se hiciesse en mi gracia, y santidad verdadera, y naciesse

THE SS. P. S.

en mi substancia del Cielo, que me hi-s ciesse hijo de Dios: comiendo en el à Dios hecho hombre, que, estando en noso. I tros, nos hiciesse à la manera que es èl, p muertos al pecado, y vivos à la justicia, o

y nos fuesse verdadero JESUS.

Assi que es JESUS porque es toda r la salud. Es tambien JESUS, porque es r salud todo èl. Son salud sus palabras, di- j go, son JESUS sus palabras, son JESUS of sus obras, su vida es JESUS, y su muerte es JESUS. Lo que hizo, lo que pensò, lo que padeciò, lo que anduvo, vi- 1 vo, muerto, resucitado, subido, y as r sentado en el Cielo, siempre, y en todo 1 es JESUS. Que con la vida nos sana, y e con la muerte nos dà salud: con sus do s lores quita los nuestros, y como Isaias di t ce (1): Somos hechos sanos con sus cardena t les: sus llagas son medicina del Almai con su sangre vertida, se repara la fla s queza de nuestra virtud. Y no solo es JESUS, y salud con su doctrina ense l nandonos el camino sano, y declarando

<sup>(1)</sup> Isai. 53. v. 5.

<sup>©</sup> Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

nos el malo, y peligroso, sino tambien s con el exemplo de su vida, y de sus obras · hace lo mismo, y no solo con el exem-, plo dellas nos mueve al bien, y nos in-, cita, y nos guia, sino con la virtud saludable que sale dellas, que la comunica à nosotros, nos aviva, y nos despierta, y nos purga, y nos sana. Llamese pues con justicia JESUS, quien todo èl por donde quiera que se mire es JESUS. Que como del arbol de quien San Juan en el Apocalipsi escrive (1), se dice que estava plantado por ambas partes de la ribera del rio de agua viva, que salia de la silla de Dios, y de su cordero, y que sus hojas eran para salud de las gentes : assi esta lanta humanidad arraigada à la corriente del rio de las aguas vivas, que son toda la gracia del Espiritu Santo, y regada, y cultivada con ellas, y que rodea sus riberas por ambas partes, porque las abraza, y contiene en sì todas, no tiene hoja que no sea JESUS, que no sea vida, que no sea remedio de males, que

no

<sup>(1)</sup> Apoc. ultim. v. 2.

<sup>©</sup> Biblioteca Valenciana (Generalitat Valenciana)

no sea medicina, y salud.

Y llevava tambien este arbol, como San Juan alli dice, doce frutas, en cada mes del año la suya, porque como deciamos, es JESUS, y salud, no para una enfermedad sola; ò para una parte de nosotros enferma; ò para una sazon; ò tiempo tan solamente: sino para todo accidente malo, para toda llaga mortal, para toda apostema dolorosa, para todo vicio, para todo sugeto vicioso, agora, y en todo tiempo es JESUS. Que no solamente nos sana el Alma perdida, mas tambien dà salud al cuerpo enfermo, y danado. Y no los sana solamente de un vicio, sino de qualquiera vicio que aya avido, en ellos, ò que aya, los sana. Que à nuestra sobervia es JESUS, con su caña por cetro, y con su purpura por escarnio vestida para nuestra ambicion es JESUS. Su cabeza coronada con fiera, y desapiadada corona es JESUS, en nuestra mala inclinacion al deleyte: y sus azotes, y todo su cuerpo dolorido, en lo que en nosotros es carnal, y torpe es JESUS. Eslo

b

fe

C

D

le

la

10

lo

re

ra

C

para nuestra codicia, su desnudez; para nuestro corage, su sufrimiento admirable; para nuestro amor propio, el desprecio que siempre hizo de sì. Y assi la Iglesia enseñada del Espiritu Santo, y movida por èl, en el dia en que cada año representa la hora, quando aquesta salud se sazonò para nosotros en el lugar de la Cruz, como presentandola delante de Dios, y mostrandosela enclavada en el leño, y conociendo lo mucho que esta ofrenda vale, y lo mucho que puede delante dèl, què bien, ò què merced no le pide? Pidele, como por derecho salud para el Alma, y para el cuerpo. Pidele los bienes temporales, y los bienes eternos. Pidele para los Papas, los Obispos, los Sacerdotes, los Clerigos, para los Reyes, y Principes, para cada uno de los fieles, segun sus estados. Para los pecadores penitencia, para los justos perseverancia, para los pobres amparo, para los presos libertad, para los enfermos salud, para los peregrinos viage feliz, y buelta con prosperidad à sus casas.

Y porque todo es menos de lo que puede, y merece aquesta salud, aun para los Hereges, aun para los Paganos, aun para los Judios ciegos que la dese. charon, pone la Iglesia delante de los ojos de Dios à JESUS muerto, y hecho vida en la Cruz, para que les sea JESUS. Por lo qual la Esposa en los Cantares le llama racimo de Cofér, diciendo desta manera (1): Racimo de Cofér, mi amado, à mi en las viñas de Engadi. Y ordenò à lo que sospecho, la providencia de Dios, que no supiessemos de Cofer què arbol era: ò què planta, para que dexandonos de la cosa, acudiessemos al origen de la palabra: y assi conociesse mos, que Cofér, segun aquello de donde nace significa, aplacamiento, y perdon, y satisfaccion de pecados. Y por consiguiente entendiessemos con quanta razon le llama racimo de Cofér à Christo la Esposa: diciendonos en ello por encubierta manera, que no es una salud r Christo sola, ni un remedio, de males par-

<sup>(1)</sup> Cant. 1. v. 14.

e particular, ni una limpieza, ò un perdon de pecados de un solo linage, sino que es un racimo, que se compone como de granos, de inumerables perdones, de inumerables remedios de males, saludes sin numero: y que es un JESUS, en quien cada una cosa de las que tiene es JESUS. O salud, ò JESUS, ò medicina infinita. Pues es JESUS, el nombre propio de Christo, porque sana Christo, y porque sana consigo mismo, y porque es toda la salud, y porque sana todas las ensermedades del hombre, y en todos los tiempos, y con todo lo que en si tiene, porque todo es medicinal, y saludable, y porque todo quanto hace es salud.

Y por llegar à su punto, toda aquesta razon, decidme Sabino, vos no entendeis que todas las criaturas tienen su principio de nada? Entiendo, dixo Sabino, que las criò Dios con la suerza de su infinito poder, sin tener sugeto, ni materia de que hacerlas. Luego, dice Marcelo, ninguna dellas tiene de su cosecha, y en sì, alguna cosa que sea sirme, y maci-

za,

za, quiero decir, que tenga de sì, y no recibido de otro el sèr que tiene? Ninguna, respondiò Sabino, sin duda. Pues decidme, replicò luego Marcelo, puede durar en un sèr el edificio, que, ò no tiene cimientos, ò tiene flacos cimientos? No es possible, dixo Sabino, que dure. Y no tiene cimiento de ser macizo, y suyo ninguna de las cosas criadas, añadiò luego Marcelo, luego todas ellas, quanto de sì es, amenazan caida, y por decir lo que es, caminan quanto es de suyo al menoscabo, y al empeoramiento, y como tuvieron principio de nada buelvense, quanto es de su parte, à su principio, y descubren la mala lista de su linage, unas deshaciendose del todo, y otras empeorandose siempre. Què se dice en el libro de Job? De los Angeles dice (1): Los que le sirven no tuvieron firmeza, y en sus es Angeles ballò torcimiento. De los hombres y anade: Los que moran en casas de lodo, cuyo apoyo es de tierra, se consumiràn de po Sa lilla. Pues de los elementos, y Cielos cir

Da-

<sup>(1)</sup> Job 4. v. 18.

David (1): Tù, Señor, en el principio fundaste la tierra: y son obras de tus manos los Cielos, ellos perecerán, y tu permaneceras, y se envejeceran todos, como se envejece una capa. En que, como vemos, el Espiritu Santo condena à caida, y à menoscabo de su sèr à todas las criaturas. Y no solamente dà la sentencia, sino tambien demuestra, que la causa dello es, como decimos, el mal cimiento que todas tienen. Porque si dice de los Angeles que se torcieron, y que caminaron al mal, tambien dice que les vino, de que su sèr no era del todo sirme. Y si dice de los hombres que se consumen, primero dixo, que eran sus cimientos de tierra. Y los Cielos, y tierra, si dice que se envejecen, dice tambien còmo se envejecen, que esco mo el paño, de la polilla que en ellos vive; esto es, de la flaqueza de su nacimiento, y de la mala raza que tienen.

Todo es como decis, Marcelo, dixo Sabino, mas decidnos lo que quereis decir por todo ello. Dirèlo, respondiò, si Lib.III. pri-

<sup>(1)</sup> Psalm. 101. y. 26.

primero os preguntare. No assentamos ayer, que Dios criò todas las criaturas, à fin de que viviesse en ellas, y de que luciesse algo de su bondad? Assi se assentò, dixo Sabino. Pues, añadiò Marcelo, si las criaturas por la enfermedad de su origen forcejean siempre por bolverse à su nada, y quanto es de suyo, se van empeorando, y cayendo, para que dure en ellas la bondad de Dios, para cuya demonstracion las criò, necessario sue que ordenasse Dios alguna cosa, que fuesse como el reparo de todas, y su salud general, en cuya virtud durasse todo en el bien, y lo que enfermasse sanasse. Y assi lo ordenò, que como engendrò desde la eternidad al Verbo su Hijo, que como agora se decia, es la traza viva, y la razon, y el artificio de todas las cria-n turas, assi de cada una por sì, como de todas juntas, y como por èl las truxo i el luz, y las hizo assi quando le pareciò, y di en el tiempo que èl consigo ordenado te que nia, le engendrò otra vez hecho hombre de JESUS, ò hizo hombre JESUS, en el da

tiempo, aquel, à quien por toda la eternidad, comunica el ser Dios. Para que el mismo que era la traza, y el artifice de todo, segun que es Verbo de Dios, suesse segun que es hombre hecho una persona con Dios, el reparo, y la medicina, y la restitucion, y la salud de todas las cosas: y para que el mismo, que por ser segun su naturaleza divina el artificio general de las criaturas, se llama segun aquella parte en Hebreo DA-BAR, y en Griego AOTOZ: y en Castellano Verbo, y palabra: esse mismo, por ser segun la naturaleza humana que tiene, la medicina, y el restaurativo universalmente de todo, sea llamado JESUS en Hebreo, y en Romance salud.

De manera que en Jesu-Christo como en fuente, ò como en occeano inmenso està atesorado todo el sèr, y todo el buen sèr, toda la substancia del mundo; y porque se daña de suyo, y para quando se daña, todo el remedio, y todo el JESUS de essa misma substancia. Toda la vida, y todo lo que puede conser-

V2 var

var eternamente la vida sana, y en pie. Para que como decia San Pablo en todo tenga las primerias, y sea el, el Alfa, y el Omega, el principio, y el fin: el que las hizo primero, y el que deshaciendose ellas, y corriendo à la muerte, las sana, y repara: y finalmente està encerrado en èl, el Verbo, y JESUS; esto es, la vida general de todos, y la salud de la vida. Porque de hecho es assi: que no solamente los hombres, mas tambien los Angeles que en el Cielo moran, reconocen que su salud es JESUS: à los unos sanò que eran muertos, y à los otros diò vigor para que no muriessen. Esto hace con las criaturas que tienen razon, y à las demàs que no la tienen, les dà los bienes que pueden tener: porque su Cruz lo abraza todo, y su sangre limpia lo clarifica, y su humanidad santa lo apura, y por èl tendràn nuevo estado, y nuevas qualidades mejores que las que agora tienen, los elementos, y Cielos, y es en todos, y para todos JESUS. Y de la manera que ayer al principio destas razones de X1-

ximos, que todas las cosas las sensibles, y las que no tienen sentido, se criaron para sacar à luz este parto, que diximos ser parto de todo el mundo comun, y que se nombra por esta causa fruto, ò pimpollo: assi decimos agora que el mismo para cuyo parto se hicieron todas, fue hecho como en retorno, para reparo, y remedio de todas ellas: y que por esto

le llamamos la salud, y el JESUS.

ò

y

15

Y para que, Sabino, admireis la sabiduria de Dios. Para hacer Dios à las criaturas, no hizo hombre à su Hijo, mas hizole hombre para sanarlas, y rehacerlas. Para que el Verbo fuesse el artifice, bastò solo ser Dios: mas para que fuesse el JESUS, y la salud, convino que tambien fuesse hombre. Porque para hacerlas como no las hacia de alguna materia, de algun sugeto que se le diesse, como el Escultor hace la estatua del marmol que le dan, y que èl no lo hace, sino que como deciades, la fuerza sola de su no medido poder las sacava todas al sèr, no se requeria que el artifice se midiesse,

y se proporcionasse al sugeto, pues no le avia: y como toda la obra salia solamen. te de Dios, no uvo para que el Verbo fuesse mas que solo Dios para hacerla: mas para reparar lo ya criado, y que se desatava de suyo, porque el reparo, y la medicina se hacia en sugeto que era, suc muy conveniente, y conforme à la suave orden de Dios necessario, que el reparador se avecinasse à lo que reparava, y que se proporcionasse con ello: y que la medicina que se ordenava fuesse tal, que la pudiesse actuar el enfermo: y que la salud, y el JESUS, para que lo fuesse à las cosas criadas, se pusiesse en una naturale za criada, que con la persona del Verbo junta hiciesse un JESUS. De arte que una misma persona en dos naturalezas distintas humana, y divina, fuesse criador en la una, y Medico, y Redentor, y salud en la otra: y el mundo todo como tiene un hacedor general, tuviesse tambien un salud general de sus danos, y concurriel sen en una misma persona este formador y reformador: esta vida, y esta salud d vida JESUS.

0

a;

le

le

re

1-

ie

la

a.

as

e-

00

114

n

en

10

1

Y como en el estado del Paraiso (1), en que puso Dios à nuestros primeros padres, tuvo señalados dos arboles, uno que llamò del saber, y otro que servia al vivir, de los quales en el primero avia virtud de conocimiento, y de ciencia; y en el segundo fruta, que comida reparava, todo lo que el calor natural gasta continuamente la vida: y como quiso que comiessen los hombres deste, y del otro del saber no comiessen: assi en este segundo estado, en un supuesto mismo, tiene puestas Dios aquestas dos maravillosissimas plantas: una del saber, que es el Verbo, cuyas profundidades nos es vedado entenderlas, segun que se escrive (2): Al que escudrinare la Magestad, bundiralo la Gloria. Y otra del reparar, y del sanar, que es JESUS, de la qual comeremos, porque la comida de su fruta, y el ne incorporar en nosotros su santissima carne se nos manda, no solo no se nos veda: que èl mismo lo dice (3): Si no comie-

Genes. 2. v. 9. (2) Prov. 25. v. 27. (1)

<sup>(3)</sup> Joan. 6. 7. 54.

redes la carne del hijo del hombre, y no bebieredes su sangre, no tendreis vida. Que como sin la luz del Sol no se vè, porque es fuente general de la luz: assi sin la comunicacion deste grande JESUS, deste que es salud general, ninguno tiene salud. El es JESUS nuestro en el Alma, èl lo es en el cuerpo, en los ojos, en las palabras, en los sentidos todos, y sin este JESUS no puede aver en ninguna cosa nuestra JESUS: digo, no puede aver salud, que sea verdadera salud en nosotros. En los casos prosperos tenemos JESUS, en JESUS; en lo miserable, y adverso tenemos JESUS en JESUS; en el vivir, en el morir tenemos JESUS, en JESUS; que como diversas veces se ha dicho, quando nacemos en Dios por JESUS, nacemos sanos de culpas, quando despues de nacidos andamos, y vivimos en èl, èl mismo nos es JESUS, para los rastros que el pecado dexa en el Alma: quando perseveramos viviendo, èl tambien estiende su mano saludable, y la pone en nuestro cuerpo mal sano, y templa

sus infernales ardores, y lo mitiga, y desencarna de sì, y casi le trasforma en espiritu. Y finalmente quando nos deshace la muerte, èl no desampara nuestras cenizas, sino junto, y apegado con ellas al fin les es tan JESUS, que las levanta, y resucita, y las viste de vida, que ya no muere; y de gloria, que no fallece jamàs.

Y tengo por cierto que el Profeta David, quando compuso el Psalmo ciento y dos, tenia presente à esta salud universal en su Alma. Porque lleno de la grandeza desta imagen de bien, y no le cabiendo en el pecho el gozo que de contemplarla sentia: y considerando las inumerables saludes, que esta salud encerrava: y mirando en una tan sobrada, y no merecida merced, la piedad infinita de Dios con nosotros, rebentandole el Alma en loores, habla con ella misma, y combidala, à lo que es su deseo, à que alabe al Senor, y le engrandezca, y le dice (1): Bendice, ò Alma mia, al Señor. Di bienes dèl, pues èl es tan bue-

<sup>(1)</sup> Psalm. 102. v. 1.

bueno. Dale palabras buenas siquiera en retorno de tantas obras suyas tan buenas. Y no te contentes con mover en mi boca la lengua, y con embiarle palabras que diga, sino tornate en lenguas tù, y haz que tus entrañas sean lenguas, y no quede en ti parte que no derrame loor. Lo pùblico, lo secreto, lo que se descubre, y lo intimo, que por muchos que hablen, hablaran mucho menos de lo que se deve hablar. Salga de lo hondo de tus entranas la voz, para que quede assentada alli, y como esculpida perpetuamente su causa: hablen los secretos de tu corazon loores de Dios, para que quede en èl la memoria de las mercedes que deve à Dios, à quien loa: para que jamàs se olvide de los retornos de Dios, de las formas diferentes con que responde à tus hechos. Tù te convertias en nada, y èl hizo nueva orden para darte su sèr. Tù eras pestilencia de tì, y ponzoña para tu misma salud, y èl ordenò una salud, un JESUS general contra toda tu pestilencia, y ponzoña. JESUS que diò à todos

tus pecados perdon: JESUS que medicinò todos los ayes, y dolencias que en tì dellos quedaron. JESUS que hecho deudo tuyo, por el tanto de su vida sacò la tuya de la sepultura. JESUS que tomando en sì carne de tu linage, en ella libra à la tuya de lo que corrompe la vida. JESUS que te rodea toda apiadandose de tì toda. JESUS que en cada parte tuya halla mucho que sanar, y que todo lo sana JESUS, y salud, que no solamente dà la salud, sino salud blanda, salud que de tu mal se enternece, salud compassiva, salud que te colma de bien tus deseos, salud que te saca de la corrupcion de la huessa, salud que de lo que es su grande piedad, y misericordia, te compone premio, y corona. Salud finalmente que hinche de sus bienes tu arreo, que enjoya con ricos dones de gloria tu vestidura, que glorifica buelto à vida tu cuerpo; que le remoza, y le renueva, y le resplandece, y le despoja de toda su flaqueza, y miseria vieja, como el aguila se despoja, y remoza.

Por-

Porque dice: Dios à la fin es deshacedor de agravios, y gran hacedor de justicias. Siempre se compadece de los que son saqueados, y les dà su derecho: que si tù no merecias merced, el engaño con que tu ponzonoso enemigo te robò tus riquezas, voceava delante dèl por remedio. Desde que lo viò se determinò remediarlo, y les manifestò à Moysen, y à los hijos de su amado Israel su consejo, el ingenio de su condicion, su voluntad, y su pecho, y les dixo: Soy compassivo, y clemente, de entrañas amorosas, y pias, largo en sufrir, copioso en perdonar, no me acelera el enojo, antes el hacer bienes, y misericordias me acucia: passo con ancho corazon mis ofensas, no me doy à manos en el derramar mis perdones: que no es de mi el enojarme continuo, ni el barajar siempre con vosotros no me puede aplacer. Assi lo dixiste, Senor, y assi se vè por el hecho, que no has usado con nosotros conforme à nuestros pecados, ni nos pagas conforme à nuestras maldades. Quan lexos de la tie-

rra està el Cielo, tan alto se encumbra la piedad de que usas con los que por suyo te tienen. Ellos son tierra baxa, mas tu misericordia es el Cielo. Ellos esperan como tierra seca su bien, y ella llueve sobre ellos sus bienes. Ellos como tierra son viles, ella como cosa del Cielo es divina. Ellos perecen como hechos de polvo, ella como el Cielo es eterna. A ellos que estan en la tierra los cubren, y los obscurecen las nieblas, ella que es rayo celestial luce, y resplandece por todo. En nosotros se inclina lo pesado como en el centro, mas su virtud celestial, nos libra de mil pesadumbres. Quanto se estiende la tierra, y se aparta el nacimiento del Sol, de su poniente, tanto alexaste de los hombres sus culpas. Aviamos nacido en el poniente de Adan, traspusistenos, Señor, en tu oriente Sol de justicia. Como padre que ha piedad de sus hijos, assi tù, deseoso de darnos largo perdon, en tu Hijo te vestiste, para con nosotros, de entrañas de padre. Porque, Señor, como quien nos forjaste, sabes muy

muy bien nuestra hechura qual sea. Sabes, y no lo puedes olvidar, muy acordado estàs, que soy polvo. Como yerva de heno son los dias del hombre: nace, y sube, y storece, y se marchita corriendo. Como las slores ligeras, parece algo, y es nada; promete de sì mucho, y para en un slueco que buela; tocale à malas penas el aire, y perece sin dexar rastro de sì.

Mas quanto son mas deleznables los hombres, tanto tu misericordia, Señor, persevera mas firme. Ellos se passan, mas tu misericordia sobre ellos dura desde un siglo hasta otro siglo, y por siempre. De los padres passa à los hijos, y de los hijos à los hijos dellos, y dellos por continua succession en sus descendientes, los que te temen, los que guardan el concierto que hiciste, los que tienen en sus mentes tus fueros: porque tienes tu silla en el Cielo, de donde lo miras: porque la tienes afirmada en èl, para que nunca te mudes: porque tu reyno govierna todos los reynos, para que todo lo puedas. Ben-

Bendigante pues, Senor, todas las criaturas, pues eres de todas ellas JESUS. Tus Angeles te bendigan, tus valerosos, tus valientes executores de tus mandamientos, tus alertos à oir lo que mandas: tus exercitos te bendigan, tus ministros que estan prestos, y aprestados para tu gusto. Todas las obras tuyas te alaben, todas quantas ay por quanto se estiende tu imperio, y con todas ellas, Señor, alabete mi Alma tambien. Y como dice en otro lugar: Busquè para alabarte nuevas maneras de cantos: no es cosa usada, ni siquiera hecha otra vez la grandeza tuya que canta, no la cantè por la forma, que suele. Hiciste salud de tu brazo, hiciste de tu Verbo JESUS, lo que es tu poder, lo que es tu mano drecha, y tu fortaleza, hiciste que nos fuesse medicina blanda, y suave. Sacaste hecho JESUS à tu Hijo en los ojos de todos, pusistelo en lo pùblico, justificaste para con todo el mundo tu causa. Nadie te arguirà, de que nos permitiste caer, pues nos reparaste tambien. Nadie se te querellarà de

CINTEL TOE.

la culpa, para quien supiste ordenar tan gran medicina. Dichoso, si se puede decir, el pecar, que nos mereciò tal JE-SUS. Y esto llegue hasta aqui. Vos, Sabino, justo es que remateis esta platica como soleis. Y callò. Y Sabino dixo: El remate que conviene, vos le aveis puesto, Marcelo, con el Psalmo que aveis referido, lo que suelo harè yo, que es deciros los versos. Y luego dixo (1):

Alaba, ò Alma, à Dios, y todo quanto encueva en sì tu seno

Celèbre con loor su nombre santo de mil grandezas lleno.

Alaba, ò Alma, à Dios, y nunca olvide, ni borre tu memoria,

Sus dones en retorno à lo que pide tu torpe, y fea bistoria,

Que èl solo por sì solo te perdona tus culpas, y maldades;

Y cura lo berido, y desencona de tus enfermedades.

El mismo de la buessa, à la luz bella restituyò tu vida;

Cer-

<sup>(</sup>I) Psalm. 102.

del nombre fesus.

Cercola con su amor, y puso en ella riqueza no creida:

Y en esso que te viste, y te rodea tambien pone riqueza;

Ansi renovaràs lo que te afea, qual aguila en belleza.

Que al fin hizo justicia, y diò derecho al pobre saqueado:

Tal es su condicion, su estilo, y hecho segun lo ha revelado.

Manifestò à Moysen sus condiciones en el monte subido;

Lo blando de su amor, y sus perdones à su pueblo escogido.

Y dixo soy amigo, y amoroso soportador de males:

Muy ancho de narices, muy piadoso con todos los mortales.

No riñe, y no se amansa; no se aira, y dura siempre ayrado:

No hace con nosotros, ni nos mira conforme à lo pecado.

Mas quanto al suelo vence, y quanto excede el Cielo reluciente,

Su amor tanto se encumbra, y tanto puede Lib. III. X sobre la humilde gente.

Quan lexos de do nace el Sol fenece el soberano buelo,

Tan lexos de nosotros desparece por su perdon el duelo.

Y con aquel amor, que el padre cura sus hijos regalados,

La vida tu piedad, y el ser procura de tus amedrentados.

Conoces à la fin que es polvo, y tierra el hombre, y torpe lodo;

Contemplas la miseria, que en si encierra, y le compone todo.

Es heno su vivir, es flor temprana, que sale, y se marchita:

Un flaco soplo, una ocasion liviana la vida, y sèr le quita.

La gracia del Señor es la que dura, y firme persevera:

Y và de siglo en siglo su blandura en quien en èl espera.

En los que su ley guardan, y sus fueros
con viva diligencia,

En ellos, en los nietos, y herederos por larga descendencia. del nombre fesus.

Que ansi do se rodea el Sol lucido estableció su assiento:

Que ni lo que serà, ni lo que ha sido es de su imperio essento.

Pues loente, Señor, los moradores de tu rica morada,

Que emplean valerosos sus ardores en lo que mas te agrada.

Y alabete el exercito de estrellas que en alto resplandecen,

Que siempre en sus caminos claras bellas tus leyes obedecen.

Alabente tus obras todas quantas la redondez contiene:

Los hombres, y los brutos, y las plantas, y lo que las sostiene.

Y alabete con elles noche, y dia tambien el Alma mia.

Y callò. Y con este sin le tuvieron las platicas de los nombres de Christto, cuya es toda la Gloria por los siglos de los siglos. Amen.

FIN.

X 2

IN-

# INDICE

DE LAS COSAS MAS notables, contenidas en el libro tercero de los nombres de Christo.

## A

a la cierala L

Alma.

A Ssi como quando la que era mala se santifica, se dice que nace en ella Jesu-Christo, assi tambien se dice, que ella nace en èl, Pag. 93.

Amor.

Consiste en la obediencia del que ama,

à quien ama, 32.

El que los hombres se tienen entre si comparado con el de los amadores de Christo, es ensayo impersecto de amor, 211.

Expressiones de amor de Dios de San

Gregorio el Theologo, 228.

De San Agustin, 230.

De

De la Esposa, 231.

Amado.

Llamase Christo Amado en diferentes lugares de la Escritura Sagrada, 184. Es amado de muchos, antes de ser visto, 196.

Amigos.

No deven ser muchos, y por què, 199. Es muy dificultoso hallar uno fiel, 197. Amistad.

Què se requiere para conservar la de Christo, 217.

Angeles.

Luego que Dios les diò el sèr, les comunicò algo de lo que tenia en su animo, acerca de la humanidad de Jesus, 193.

Aves.

Las produxo Dios del agua el dia 5. 13.

B

Bendicion.

I A configuiò Jacob del Angel desque pues de la lucha, 21.

Ca-

#### Camino.

Os que se le esconden à Salomon, son el de la aguila por el aire, el de la culebra en la peña, el de la nave en el mar, y el del Varon en la Virgen, 68.

#### Caridad.

Explicanse las condiciones, que señala el Apostol en la primera à los Corinthios, 219.

### Christo.

Su nombre propio es Jesus, 14.

Se llama hijo por particular propiedad, 20.

Se llama hijo por herencia, 23.

Se llama hijo con cinco nombres diverfos en las Escrituras Hebreas, 131.

A èl solo le convienen con señalada propiedad estos cinco nombres, 133.

Es lo mismo que uncion, 280.

Su vida pacifica el alma, 199.

Lo que sufriò de los hombres, 147.

Es llamado Cordero por tres cosas, 138.

Es

Es llamado Cordero por su mansedumbre, 139.

Por su inocencia, y pureza, 159.

Es fuente de toda pureza, y inocencia, 156.

Ceremonias.

Quando son buenas, 289.

Cimiento.

El malo es causa de la caida, 305. Cofèr.

Su significacion, 302.

Consagracion.

Consagrarse Christo en el pan, es como una suma de sus nacimientos, 93.

Criaturas.

La Sabiduria Divina no solo las criò con el Padre, sino que se apropiò à sì el oficio de Aya, 61.

Todas Juntas no son tan amadas de Dios

como lo es Christo, 187.

#### Dabar.

TOmbre propio de Christo segun su naturaleza divina, 239.

Explicacion de cada una de sus letras,239. Explicacion de todo el nombre junto,249.

David.

Celebra muchas de las condiciones de Christo en el Psalmo 71.21.

Deidad.

Està en la carne como el fuego en el hierro, 70.

Dios.

No huviera hecho las Criaturas que hizo fuera de sì, si antes, y desde toda eternidad no engendràra à su Hijo, 57.

No es visto de nadie, 56.

Se hizo hombre amando al hombre, 69.

Lo que mas aprecia en las Criaturas, es santidad, y pureza, 153.

Diferencia.

La que hay entre los perfectos Christianos, y los hombres del siglo, 278.

En-

## E

Engendrar.

CHristo es Hijo engendrado, y està en el seno del que lo engendra, 39.

Estilo.

Deve acomodarse à la materia de que se

trata, 5.

Escritos.

No deven despreciarse por estar en lengua vulgar, 3.

## F

Fecundidad.

Por ser Dios tan cabal, y tan grande, es necessario que sea fecundo, 37. Por ser infinita en Dios, èl mismo se es, como si dixessemos Padre, y Madre, 38.

G

Generacion.

Or quanto es en sì limitado todo lo que se comienza, y acaba, y Dios no

no tiene limite, desde toda la eternidad el Hijo ha nacido del Padre, y eternamente està naciendo, 40.

## H

SU significacion, 139.

Es el que nace de la substancia de otro, 25.

Es vivo retrato del Padre, 27.

Què deve tener para llamarse tal, 28.

Christo lo es de Dios por excelencia, y solo èl se puede llamar entre todas las cosas, 47.

Es el que nos manisiesta à su Padre, 56.

Es el Principe de todo lo que Dios criò

despues, 59.

Entendia en el regalo de los hombres, y se deleitava de tratarlos, porque tenia de nacer como uno de ellos, 63.

Es nombre que se le da à Christo en va-

rios lugares de la Escritura, 21.

COLUMN TOWNS TO SELECT THE SECOND SEC

A ninguno llamò Dios Hijo suyo sino à Christo, 23.

SU Epistola à los Romanos, 226.

Inclinacion.

Fue diferente la de Jacob, y Esau, assi como lo era su figura, 120.

Imagen.

El hijo lo es del padre, 46.

Lo es para que se entienda, que es igual

à èl, y Dios como èl, 49.

No es otra cosa el hacer la Imagen, sino el passar en ella las figuras originales, 26.

J

Facob.

Ercano à la muerte conoce los extremos con que los suyos amarian à Christo, 189.

Jacob, y Esau, simbolo de las dos par-

tes del Alma, 109.

Jesus.

Es nombre propio de Christo, 237. Le conviene à Christo, segun que es hombre, 252. AbraAbraza todo lo que se dice de Christo, 255. Es el apellido, que Christo mas ama, 266. Es la medicina, y salud de todo, 307. Esta salud tenia presente David quando compuso el Psalmo 102. 313.

## L

679 O 0 0 000

Lengua.

Xcede la Castellana en algunas virtudes aun à las mejores, 9.

Leon.

Por què se llama Christo Leon, 145.

Litèra.

Què significa la que Mandò fabricar para sì Salomon, 204.

Limosna.

No deve hacerse con pisano, y atambor, 282.

## M

Materia.

A Quella de que se formò Christo, sue sangre, que es la natural de que se forman todos, 83.

Man-

Mansedumbre.

Le Conviene à Christo como Cordero, 139. Salva à la muger adultera, 140.

Admite à la pecadora, 140.

Hace que oiga Dios à la Samaritana, 140.

Manso.

Lo es Christo; porque es amoroso, 150. Es manso en sentir de San Agustin, el que dà vado à los hechos malvados, y no resiste al mal que le hacen, 147.

# N

Naturaleza.

D'or què ordenò, que solo engendrassen las cosas de vida limitada, 26.

Nacimiento.

Nace Christo por cinco diferentes maneras todas maravillosas, 34.

En todos los nacimientos de Christo huvo algun respeto à nuestro provecho, 94. Aunque siempre que nacemos nosotros en Dios, nace Christo en nosotros, tienen diferentes razones estos nacimientos, 99.

Nom-

Bar

#### Nombre.

Todos los que Christo tiene, son necessas rios para que se llame enteramente Jefus, 264.

### Obediencia.

Hristo no solo muriò por obedecer, sino por servir à la obediencia, 33. Obstinacion.

Lo que mas declara su infinito mal, 143.

San Pablo. SU devocion al nombre de Jesus, 17. Pesados.

Christo hizo propios los nuestros, 178. Peces.

Semejanza entre ellos, y las aves, 103. Los produxo Dios de la agua el dia 5. 13.

## R

#### Rabeca.

Onsulta à Dios sobre la pelea de Jacob, y Esau antes de nacer, 109.

## S

#### Sabio.

Es propio del que enseña las leyes de Dios, decir lo que cada uno deve hacer con la especulación, 10.

No es un solo bien, sino una universalidad de bienes innumerables, 268.

#### Sello.

Lo que se descubre en el libro que viò San Juan sellado con siete sellos, 74. Convino que el que lo huviesse de abrir suesse Cordero, 77.

#### Sol.

Es entre todas las cosas visibles el que nos representa mas claramente las condiciones de Dios, 53.

So-

#### Soledad.

Porque no es buena, sue conveniente, que Dios tuviesse Hijo, 39.

Silo.

Su significacion, 190.

# V

#### Verbo.

S traza viva, razon, y artificio de todas las criaturas, 36.

Nacido hombre, le vè San Juan como Cordero, 74.

Por què naciò con sencillez de su Padre, y sin poner en èl ninguna passion, naciò tambien de su Madre hecho carne con pureza, 80.

# FIN.

-ibnes sal sugmants cen sansispera

CLORES OF THESE ASS.

vino que el que lo havielle de abrir

