

## SERMON DE LA ASSVMPCION

GLORIOSA DE MARIA SANTISSIMA Señora nuestra.

Que Predicò el Padre Antonio de Viera, de la Compania de Iesus, Predicador de S.A. el Principe de Portugal, en la Iglesia de nuestra Señora de la Gloria en Lisboa el año de 1644.

Traducido de Portugues en Castellano.



Impresso en Lisboa año de 1680, con licencia de los Superiores.

- Printer that the state of the 2017. 上上为2016. 在特色的企业上的2016. Translation to Provent and Carriellance. 



## SERMON DELAASSVMPCION

DE MARIA SANTISSIMA

Señora nuestra.

J. 4.



te lugar el Titulo de la Casa con el de la Fiesta, y el de la fiesta con el de la Casa. La Casa de la Señora de la Gloria, y la Fiesta de la Gloria de la Señora de la Señora de la Señora. El Euangelio, que debe ser el fundamento de todo so que se ha de dezir, tambien yo se quisiera concordar.

con esta Gloria; mas lo que de èl, y de esta se ha dicho hasta aora, no concuerda con mi desco, ni con mi pensamiento. El Euangelio dize, que escogió Maria la mejor parte:

Maria optimam partem elegit. Y los Santos, y Theologos,
que mas se alargaron, aplicando esta escogida, y esta parte a la Gloria de la Señora, solo dizen, que verdaderamente sue la mejor; porque la Gloria a que esta Señora oy subiò, y està Gozando en el Cielo, es mejor, y mayor Gloria, que la de todos los Bienauenturados. Los Bienauenturados de la Gloria, ò son hombres, ò Angeles; y no solo
en cada vna de estas comparaciones, sino en ambas, dizen
que es mayor la Gloria de Maria, que la de todos los hom
bres, y la de todos los Angeles, y no divididos, sino juntos.

Grande Gloria! Grande, incomparable, è immensa! El Sol

Cant. 6.

no solo excede en la luz a cada vna de las Estrellas, y a cada vno de los Planetas, sino a todas, y a todos incomparablemente. Por esso la Señora en este dia se llama escogida como el Sol: Que est ista que ascendit electa ve sol: El mar,no solo excede en la grandeza a cada vna de las fuentes, y a cada vno de los rios, sino a todas, y a todos i aimensamentespor esto la Señora se llama Maria, que quiere de. zir Mar, y solo por este nombre (que no tiene otra cosa en el Euangelio) le le aplican las palabras del: Mare optimam. partem elegit; Esto es (como dezia) todo lo que dizen los. Santos, y Theologos, mas no el Euangelio: alsi entendide, ni la Gloria de la Señora assideclarada, ni la comparacion de ella alsi deducida, concuerdan con mi peniamiento. Diziendo el Euangelio: Optimam partem, me parece quiere dezir mucho mas. La Gloria de Maria, siendo de Maria. Madre de Dios, me parece es mucho mayor: y la comparacion con los otros Bienauenturados solamente, me parece muy estrecha, y casi indigna. Mi pensimiento es (Dios me ayude en el ) que la comparacion de Gloria a Gloria no se debe hazer solamente entre la Gloria de Maria con: las criaturas humanas, y Angelicas, sino con la Gloria de el mismo Criador de ellas, a quien Maria crio. El Texto, y la palabra Optimam, a todo se estiende, porque siendo superlatiua, pone las colas en sumo lugar, del qual no se excluye Dios, antes se incluye essencialmente. En este tan remontado fentido pretendo probar, y mostrar oy, que com parada la Gloria de Maria con la Gloria del mesmo Dios, y haziendo de la Gloria de Dios, y de la Gloria de Maria dos partes, la mejor parte es la de Maria: Maria oftimam. partem elegit. Hasta auerme oido, no me condencis; y espero no me aueis de condenar, si la mes-

y espero no me aueis de condenar, il la me ma Señora de la Gloria me assiste con su gracia: A V E M A R I A.



## §. II.



fos considero a todos losque me oyen en la expectación del assumpto, que he propuesto. Los curiosos, con indiferencia. Los deuotos, con alborozo. Los hereticos, con la censura ya pre-uenida; y todos con razon. Es cierto,

y de Fè, que por grande, y grandissima que sea la gloria de Maria, la Gloria de Dios es infinitamente mayor, assi como el (que solo se comprehende) es por naturaleza infinito. Pues si la Gloria de Maria, como Gloria de pura criatura, puesto que es criatura la mas excelente de todas, es Gloria puesto que es criatura la mas excelente de todas, es Gloria infinita, è infinitamente menor, que la gloria de Dios. ria infinita, è infinitamente menor, que la gloria de Dios. Como me atreuo yo a asirmar, y como se puede entender que aumen comparacion de la gloria del mesmo Dios se verissquen las palabras del Euangelio en la gloria de Maria, y que goze Maria la mejor parte: Maria optimam parria, y que goze Maria la mejor parte: Maria optimam parria, y que goze Maria la mejor parte: Maria optimam parria, y que goze Maria la mejor parte:

3. Para inteligencia dessa verdad, en las mismas palatem elegit. bras del Euangelio tenemos otra duda no menos dificulto sa, que se debe aueriguar primero. Esta que el Texto llama: la mejor parte, dize el mesino Texto, que Maria la elcogiorMaria optimam partem elegit. Y tambien esta escogida no tiene lugar, ni se puede verificar en la gloria de la Señora. La eleccion para la gloria, es solo de Dios. Dios es el q eligio, y escogio para la gloria a todos los Bienauenturados, que por esto se llaman escogidos. Y aunque erretodos los escogidos, la Señoras tengarel primero, y mas sublime lugars ella tambien sue escogida, y no la que escogiò: Alsi lo canta la Iglesia, quendo canta la misma entradade la Señora en el Cielo: Elegit eam Deus, & praelegit eam, in tabernacalo suo habitare faciet eam Pues si Maria fue la escogi la para la gloria, quiene en el Cielo: y chescogerlafue de Dios, y no suyo; como dize la mesma Iglesia en

+ Loscanilosos

formal

+ delas purascriat

las palabras que la aplica, que la Señora fue la que escogio, y eligio elta mejor parte: Maria optimam parte elegit. En la inteligencia de esta segunda duda consiste la solucion de la primera. Aora vedlo, y conatencion: Es cierto, que la Señora fue escogida por Dios para la gloria; y tambien es cierto, que la gloria de Dios, es infinitamente mayor, que la gloria de la Señora; y con todo dize el Euagelio, que Mariatuela que escogió, y que escogió la mejor para te; vna, y otracola con grande misterio, y energia. Dize que Maria fue la que escogio; porque aunque la eleccion no fue de la Señora, la grandeza de su gloria es tan inmensa, que no parece que sue la gloria escegida para ella, sino que ella fue la que la escogio para si, y dize, que Maria escogiò la mejor parte; porque aunque la gloria de Dios es infinitamente mayor, que la suya; la mejor parte que pue: de escoger vna Madre, es que la gloria de su Hijo sca la mayor. Como Maria es Madre de Dios, y Dios Hijo de Maria, mas se gloria la Señora de que su Hijo goze essa infinidad de gloria, y de gozarla ella en su Hijo, que si la gozara en si misma: y de aqui se sigue, que considerada la gloria de Dios, y la gloria de Maria en dos partes, porque la parte de Dios es la maxima; por esso la parte de Maria es la optima: Maria optimam parcem elegit.

Para todos los que sois padres, y madres, no es me; nelter mayor, ni mejor prueba de loque digo, que vueltros propios afectos, y el dictamen natural de vueltros coraçones. Dezidme, si huuiera en este mundo vna dignidad, vna honra, vna gloria mayor que todas, y se pusiera en vuestra eleccion, y en vueltro arbierio quererla para vos, ò para vuestro hijo, para quien la auiades de querer? No ay duda, que para vueltro hijo. Pues esto mismo es lo que debemos considerar en la gloria de la Senora: Es verdad que la gloria de Dios, es infinitamente mayor, que la de su Madre; mus como esse excesso de gloria es de su Hijo, y està en su Hijo; ella la possee, y goza en mejor, parte que si la gozara en si misma. Assi lo entiendo, y supongo, y lo entienden todos los que son padres, y madres. Mas porque muchos de los que me oyen, no tienen esta experiencia: y porque en algun coraçon humano, aunque paterno, ò materno, puede estar este mesmo afecto, menos prep

de la Assumpcion.

bien ordenados para gloria de la Señora de la Gloria; y para mayor euidencia de que es mas gloriosa por la gloria. de su Hijo, que por la suya; y que gozando en el toca essa gloria, la goza en la mejor parte: Oigamos, y probemos esta verdad por el testimonio vniuerfal, y concorde de todas las letras Sagradas, Eclesiasticas, y profanas. En el primero lugar oiremos los Filosofori en el segundo los Santos Padres de la Iglesia; en el tercero las Escrituras Dininas; y en el vitimo al mesmo Dios en la Persona del Padre, y verèmos quan conforme fue su afecto con el de esta soberana Madre; pues ambos son Padre, y Madre del mesmo Hijo.

S. III.

Omençando por los Filosofos: Pone en question Seneca, y disputa sutilissimamente en el libro tercero de los cinco, que intitulo de Beneficijs. Si pucde vn hijo vencer en algun beneficio a su padre? La razon de dudar es; porque el primero, y mayor beneficio, es el ser, y auiendo dado el padre el ser al hijo; el hijo no puede dar el ser a su padre. Mas esta diferécia no tiene lugar en nuestro caso; porque hablamos de vn Padre, y de vna hija, en que el padre, es juntamente padre, y hijo de la mesma madre; y la madre es juntamente madre, y hija del mismo padre. Abstrayendo empero deste impossible de la naturaleza, que los Filosofos Gentiles, no conocieron; resuelve ef. mismo Seneca, que bien puede vn hijo vencer en el mayor beneficio a su padre, y lo prueba con el exemplo de Eneas; el qual por medio de las lanças de los Griegos, y del incendio, y las trincheas de Troya, lleuando sobresus ombros al Viejo Anchises, diò mas heroicamente la vida a su padre de lo que la avia recibido del. A vista deste famoso exa pectaculo de valor, y de piedad, no ay duda que venció el hijo al padre: mas qual fue entonces mas glorioso, el hijo vencedor, del padre vencido? A este exemplo junta el mes mo Filosofo el de Antigono, y el de otros, que dieron asu padres, aun mas que el ser, y la vida, que les debian, y concluye assi: Felices, qui vicerint, felices, qui vincentur: quid autem est felicius, quam sic cedere? Quando los hijos vencen a los padres, y se obstentan mayores que ellos, felices son 105 >

Seneca de Benef lib.30

los que vencen, y felizes los vencidos: mas mucho mas felices son los padres vencidos, que los hijos vencedores: porque no puede auer miyor gusto, ni mayor gloria para vn padre, que verse vencido de su hijo. Grande gloria es del hijo vencer al padre, que le diò el ser: mas mucho mayor gloria es del mismo padre, ver que diò el sera un tal

hijo, que le vence a èl.

6 Esto que dize Seneca hablando de los beneficios corre igualmente, y mucho mas en todas las otras acciones, o grandezas, en que los padres se ven vencidos de los hijos. Oigamos a otro Filosofo, que mejor aunque Seneca conoció los afectos naturales, y no folo con mas armonioso citilo; sino tambien con mas profunda especulacion que todos, penetrò la anotomia del coraçon humano. Haze paralelo Ouidio entre los dos primeros Cesares, Iulio, y Agusto; aquel padre, y este hijo : y despues de assentar, que la mayor obra de Iulio Cesar, fue tener vn tal hijo como Augusto: Necenim de Cesaris actis Vllum maius opus, quan quod Pater extitit huius. Supone: con la comuu opinion de Roma, que vn cometa, que en la muerte de Julio Cesar apareciò, era el alma del mesmo Iulio, colocada entre los Dioses como vno dellos: y en medio de aquella imaginada bienauenturança, qual os parece, que seria la mayor glo ria de un hobre que en elfa vida auia logrado todo lo que puede dar el mundo? Dize el mesmo Ouidio (tan falso en la suposicion como Poeta, mas tan cierto en el discurso como Etlosofo) que lo que hazia allà riba Iulio Cesar, era mirar a su hijo Augusto; y que considerando las grandezas del mismo hijo, y reconociendo, y confessando, que eran mayores, que las suyas, su mayor gusto, y su mayor gloria, era verse vencido del. Natique videns benefacta, fatetur esse suis maiora, & vinci gaudet ab illo. A Virgen gloriolissima! En e. Cielò estais verdaderamente, como cree, y adora nuestra Fe, mas en las sombras escuras, y falsas deste fabuloso pensamiento, que consideracion avra, que no reconoz ca, quales son alla los mas intentosos afectos, y las mayores glorias del vuestro? Estais viendo, y contemplando, como en vn espejo clarissimo, el infinito ser, los infinitos atirbutos, la infinita, è inmensa Magestad de vuestro vnigenito hijo; conoceis, y confessais, que sus grandezas ex-

Ouid. Metamorph. de la Assumpcion

ceden, y son tambien infinitamente mayores, que las vueltras: Fatetur essessis maiora. Mas la mesma euidencia, de que vuestro hijo os vence, y excede en la gloria, es la mejor parte de la mesma gloria vuestra; y de la que mas os gozeis, y gozareis eternamente con èl: Et vinci gaudet ab illo. Quien podrà imaginar, que Iulio Cesar vencedor de Scipion, y de Pompeyo, y de tantos otros Capitanes famosos, que junto a estos pierden el nombre: triunfador de Afri ca, de Egypto, de las Galias, y de las Españas, y de la mesma Roma: aquel en fin de tan altiuo coraçon, que a ninguno sufrio le fuesse superior, digual en el mundo; quien pudiera imiginar, digo, q ania de gustar, y gloriarse de ser venci do de otro: Mas como Augusto, que lo vencia era hijo, suyo, el ser veneido de èl, era su mayor victoria, este el mayor triunfo de sus triunfos, esta la mayor gloria de sus glorias: Et vinci gaudet ab ilio.

pu'o de ser adulacion poetica, puesto que tan conforme al asecto natural: confirmemoslo con testimonio historico, y-verdadero, en nada menor que el passado, y por ventura mas notable. Celebra Plutarco, tan insigne Historiador, como Filosofo, el grande extremo con que Filipo Rey de Macedonia amaua a su hijo Alexandro, ya digno de nombre de Grande en sus primeros años; por la indole, y generos didad Real que en todos sus pensamientos, dichos, y acciones resplandecia. Y para prueba deste extremado asec-

to, refiere vna experiencia, que en los vassallos pudiera ser tan arriesgada, como del Rey mal recibida, si el amor de padre a hijo no la interpretara de otra suerte. Fue el caso, que los Macedonios, sin embargo de la see que debian a Felipo, publicamente llaman Alexandro el Rey, y a Felipo el Capitan: Mas como castigaria Fisipo este agrauio: No ay rezelos mas impacientes, mas precipitados, y mas vengativos, que los que tocan al Cetro, y a la Corona. Apenas huvo purpura antigua, ni moderna, que por seues sospechas en este genero, no se tiñesse en sangre. Y que su

fra Felipo, aquel que tanto auia dilatado el Imperio de

Macedonia, que sus propios Vassallos en su vida, y en su

presencia le quiten el nombre de Rey, y le den a Alexan-

dro? Mucho fuera, que lo sufriesse; pero mucho mas fue,

Plutar:
co in
Alexan
dros

que no solo lo sufria, sino que lo estimana, y se gloriana mu,

mucho dello. Oid a Plutarco: Hine filium non immerito Phi lippus dilexit, Vt etiam guuderet, cum Alexandrum, Macedones Regem Philippum appellarent Ducem. Era Filipo padre, y Ale-xandro hijo; y tan fuera estaua el padre de que le antepusiessen el hijo, que antes lo tenia por lisonja, y gloria, y este eta su mayor gusto: Ve etiam ganderet. Quando le quitaua la Corona para darla a lu hijo, entonces se tenia Filipo por mis Coronado: quando ya hizian a Alexandro herede ro del Reyno, antes de esperar su muerte, entonces se tenia por inmortal: quando lo llamaum con menor nombre, en tonces se tenia por mayor: y qu'indo le dezian, q solo era Capitanientonces aceptana ella gloriosa injuria, como los vitores, y los aplausos de la mas ilustre vitoria; porque la mayor gloria de un padreres ser vencido de su hijo: Et

Vinci gaudet ab illo.

8 La razon, y filosofia natural deste afecto es, porque al mayor deseo, quando se consigue, naturalmente se sigue el mayor gusto; y el mayor deseo que tienen, à deben tener los padres, es que sean tales sus hijos, que no solo los igualen, mas los vençan, y excedan a ellos. Assi lo dize, ò cantò al Emperador Teodosio, Claudisno, tan insigne en la filo. sofincomo en la Poetica. Descriue copiosamente las virtua des Imperiales, militares, y Politicas con que su hijo Hono rio se adelantana admirablemete a los años, y no solo igua Jaua, mas excedia a su padre ; y haziendo vo Apostrofe as Teodosio, le dize constadamente assi: Aspice nunc quacumq; micas seu circulus Austri, Magne parens, gelidi seu temeruere triones, aspice completur votum, iam natus adequat te meritis, & quod magis est optabile, vincie Desde ai, donde (como Estrella. de Marte)ilustras el mundo co tus vitorias, o sea en el circulo del Austro, den el frio Setentriosmira, felicissimo Ci sar a Honorio tu hijo; y si como Emperador has consegue: doel nombre de Grande, llamandote la voz publica, Teodosio el Migno, la mia (dize Claudiano) no te invoca con el nombre de Grande padre: Magne parens. Y lo que celebro mas entre todas las glorias de tufelicidad, y lo que tengo por mas digno empleo de tu vista es, que veas, y buelvas a ver: Aspice aspice que llegaste a tener vn hijo, el qual no solote iguala, que es lo que desean los padres; mas que ya te excede, y vence, que es lo que mas debe desear: Et quod ma-

815 :

Claud.in . 2. Ho -nor. Cosul.

gis est optabile, vincit. Notad mucho las palabras: Quod magis est optabile, y aplicadas a nuestro caso. Lo que mas se puede desear, es lo mejor que se puede escoger; y como lo si mas deben desear los padres, es que los hijos los vençan, y los excedar; bien se concluye, que si entre le gloria de Dios, y la de su Madre su era el escoger de la mesma Madre, so que la Señora avia de escoger para si, es que su Hijo la excedie se, y venciesse en la mesma gloria, como verdaderamente la excede, y vences Et quod magis est optabile, vincit. Vence Dios incomparablemente a su Madre en la gloria infinita que goza, mas como este mesmo excesso es lo mas siminita podia desear, y lo mejor que debia escoger como Madre, por esto se dize, con razon, que Maria escogió la mejor par te oy: Maria optimam partem elegit.

5. IV.

·9 A Vemos oido los Filosofos, que hablan por la boca de la naturaleza. Oggamos aora, a los Santos Padres, que hablan por la de la Iglesia. S. Sidonio Apolinar Obispo Arbernense, y Padre del quinto siglo, escriuiendo a Audaz, Perfecto de los Reyes Godos, en el tiempo en que dominaron a Italia, le promete sus oraciones, y concluye con estas palabras: Dum poscozur te filij consequanturio quod magis decet velle, transcendant. Ruego a Dios por vos, y por vueltros hijos (dize el eloque tissin o Padre) y lo que pido para ellos, es que os imiter; y lo que pido para vos, es que os cedan. Que os imiten, porque esso es so que ellos deben hazer: que os excedar: porque esto es to que vos debeis de-Icar: Et quod magis decet velle, transcendat. O quissesse Dios, fuessen oy tales los padres, y tal la criança de los hijos, que por vnos; y otros les pudieramos hazer esta Oracion! Mas es tan al contrario, que podemos llorar de nuestra edad lo que el otro Gentil lamentaua de la suya: Ætate parentu peior auis, tulit nos nequiores, mox daturos, progeniem vitiosiorem. Los abuelos fueron malos, los hijos son peores, y los nietos seran pessimos. Auianse de preciar los padres, no solo de ser buenos, sino de dar tal criança a los hijos, que se pudiessen gloriar de que ellos fuellen mejores. Mas dexadas estas lamentaciones, que no son para dia tan alegre, continuemos a oir los Santos Padres. Y sean los dos mayores de la Igle-

sid. Apol. Epist
ad Audacem.

Horatio.

fix Griega, y Latina, Nacianceno, y Augustino. 10 Escriue dos elegantes Epistolas S. Gregorio Nacia

ceno, vna a Nicobulo, famoso Letrado, en nombre de vn hijo y otra al hijo, en nombre del mismo Nicobulo: y en la primera, pidiendo el hijo al padre, que le de licencia pa ra frequentar las Escuelas, y seguir las letras, dize assi: Gra-tia quam posco, genitor, charissime, pairis, est mages, quam nati-La gracia que os pido, padre mio, es mas para vos, que pa ra mi, y mas es vuestra que mia. Si esto dixera el moço, q aun no tenia mas que el deseo de saber, no me admiràra lo dicho; mas hablando por boca del el grande Nacianceno, de quien por singular elogio afirme la Iglesia, que en ninguna cosa de las que escriuiò errò; como puede ser verdad, que la gloria del hijo sea mas del padre, que del mesmo hijo: Patris est magesquam natie Y si esta proposicion es verdadera, siguese della, aplicada a nuestro intento, que la gloria de Dios, es mas de Maria, que del mismo Dios; por que Dios es Hijo, y ella Madre. Y porque no cause duda lo que dezimos de la gloria de vno, y otro, con la mesma palabra se exp!ica el Santo Padre en las que luego acrecienta:Gloria namque patris natorum est fama decusque, ve rursus natis est gloria fama parentum. Como puede ser, pues en estecaso, den alguno otro, que la gloria del hijo sea mas de el padre que del hijo: Patris est magesquam nati? No ay duda que hablo en esta sentencia Nacianceno como quien tan altamente penetraua, y distinguia la sutileza de los afectos bu. manos, entre los quales, el amor paterno, como es el maseficaz, y mas fuerte, es tambien el mas fino. Dize que la glo ria del hijo es gloria del padre, y mas suya del padre que del mesmo hijosporque mas se glorian los padres de gozarla en sus hijos, à de gezarla en ellos, que si la gozarant en si mismos. Y en este sentido se puede dezir con verdad, y propriedad natural, que la gloria de Dios, en cierco niodo, es mas de Maria que del mesmo Dios, porque no siendo suya, como no es, es del Hijo vnicamente suyo, en quien ella mas la estima, y de la qual mas se gloria, que si pudiera ser, ò faera suya.

II Esto es lo que dize Nacianceno al padre por boca del hijo; veamos aora lo que dize, y responde al hijo por boca del padre: Sis sane præstantior ipse parente. Quieres, hijo, seguir

Nazian zena.

guirme en la profession, y ser grande, como el mundo, y la fama dize que soy en la sciencia, y en las letras? Soy cotento: mas no me contento solo con esso. Lo que ruego a Dios es, que salgas tan eminente en ellas, que me hagas grandes ventajas, y seas mucho mayor que tu padre: Sis sane prestantior ipse parente. Assi dize Nicobulo, o Nacianceno por el; y dà la razon, tan propia de nuestro caso, como si vola diera: Gaudet enim genitor, cum palma præripit ipst Virtutis sua progenies: maiorque voluptas hinc oritur, quam si reliquos præverteret omnes. Deseo, hijo, que teas mayor que yo, porque no ay gulto para vn padre como ver que su hijo le lleua la palma; y de verse assi vencido del, se gloria mas que si venciera, y se auentajara a todo quanto ha auido en el mundo. Mudad aora el nombre de Genitor en Gemitrix, y entended, que hablo Nacianceno de la gleria de Maria en el Cielo, donde tan gloriosamente se vè vencida de la gloria de su Hijo: Gauder enim Genitrix: cum palmam: præripit ips virtutis sua progenies. Vèse Maria, quando vè a Dios, infinitamente vencida de la inmésidad de su gioria, mas como es gloria, no de otro, sino de su Hijo: Sua progemieszel verse vencida del es su vitoria, y su palma: Cum palma præripit ipfi. En las otras contiendas, la palma es del vecedor; mas quando contiende el hijo con el padre, à co la madre, la palma es del padre, ò de la madre vécida; porque su may or gloria es tener un hijo que la vença en ella. Este dia de la Señora de la Gloria, lla messe tambien de la Señora de la Palma; porque como es tradicion de los que assistieron a su glorioso transito, el Angel, Embaxador de su Hijo. que le traxo la alegre nueua, la puso juntamère vna palma en la mano, con la qual, como vencedora de la muerte, y del mundo, entre las aclamaciones, y vitores de la Corte Beata entrasse triunfante en el Cielo. Subid, Señora, subid al Trono de Gloria, que os està aparejado sobre todas las Hierarquias, quallà os espera otra palma infinitamete mas gloriosa. Y que palma? No aquella con q venceis en gloria a todos los espiritus Bienauenturados, sino aquella co que en la gloria sois vencida de vuestro Hijo: Cum palma prari. pit ipsi sua progenies. Grande gloria de la Señora es, como le cata la Iglesia, verse exaltada en el Cielo sobre los Coros, y Hierarquias de los Espiritus Augelicos; grande gloria, que

sos Principados, y Potestades, que los Cherubines, y Seraz fines le estàn muy inferiores; y que en el lugar, en la dignidad, en la honra, en la gloria excede incomparablemen te a todos; pero el vèr que en esse mesmo excesso de gloria, es excedida infinitamente de suhijo, esso es de lo que en aquel mar inmenso de gloria, mas se gloria; esso de lo que que en aquel Paraiso de deleytes Eternos mas se deleyta: Majorq; voluptas hine oritur, qua si reliquos preuerteret omnes.

Mas oygamos ya-a Agustino, que aun mas sutilmente penetrò los efectos, y las causas delta tan verderazcomo racional complacencia. Escriue San Agustin en su nombre ven el de Eluidio a Iuliana madre de la Virgen Demetriade, bien celebrada en las Episto as de SaGeronimo; y porque ella señora Romana, de nobleza Consular, despreciadas las grandezas, riquezas, y pompas, del mundo, se auia dedicado toda a Dios en el estado mas sublime de la perfeccion Euangelica, dà el parabien Agustino a la madre, con eltas ponderosas palabras: Te Volentem, gaudentemque Vincit genere ex ter honore supra te: in qua etiam tuum esse capir quod in te esse non potuit. Vuestra hija Demetriade ; ò luliana, os vence, si en la alteza del estado a que la veis sublimada; mas mucho por vueltra voluntad, y mucho por vuestro gusto os vence: Volentem gaudentemque vincir, por que es hija vuestra aquella de quien os veis vencida: Genere exte, honore suprate. La honra que goza es muy sobre vos mas como la generacion que tiene es de vos, tambien essa misma honra es vuestra:porque lo que no podeis tener, ni alcançar en vos, y por vos; ya lo teneis, y gozareis en ella, por ser vuestra hija: In qua criam tuam esse capit, quodinte esse nonpotuit. Passa adelante Agustino aun con mas profundo pensamiento:Illa carnaliter non nupsit, ve non tantum sibi, sed etiam tibi, vltra te spiritualiter augere tur, quoniam tu ea compen fatione minor illa es, quod ita nupsisti, et nasceretur. Demetriade vuestra hija es mayor que vos; y vos menor que ellas mas si ella os excede a vos, en lo que tiene de mayor, no os excede solo para si, sino tambien para vos; porque esse excessose compensa con nacer de vos: Nontantum sibi-sed etià tibis Vltra te, ea compensutione Vt nasceretur. En vna sola cosa no viene propria la semejança; porque Maria puede ser madre como Iuliana, y Virgen juntamente como Demetrias triade; mas en todo lo demas especulo, y pondero la agudeza de Agustino, quanto se puede dezir en nuestro caso.

13 Te volentem, goudentemque vincit. Venceos vuestruHijo en la gloria, Virgen Maria; mas con mucha voluntad, y gusto vuestro:porque esse mesmo excesso de gioria, por ser suya, es lo que mas quereis, y de lo que mas os gozais: Genere exte, honore sugra te. Su honra, su grandeza, su Magestad, su gloria inmensa, è infinita, es mucho sobre vos; porque el es Dios, y vos criatura: Honore supra te. Mas la generacion de esse mesmo Dios, que es tanto sobre vos, es de vos: Genere ex te. Y que le sigue de aqui? Siguese que teneis lo que no podeis tener, y que toda la gloria que es suya comiença tambiema ser vueltra: Etiam tuum esse capit, quod in te esse non potuit: Vos no podeis ser Dios; mas como Dios puede hazer, que suessedes su Madre, todo lo que no podeis tener en vos, teneis en èl. El es mayor que vos, y vos menor: Minor es. Mas todo lo que tiene de mayor (que es todo)no tolo lo tiene para sissimo también para vos: Non ranium sibi sed tibi, vlirate. O quien pudiera declarar dignamente la vnion deltos termino: Vltrate; & tibi En quanto la gloria de Dioses infinita, è inmensa se esliende mucho mas allà de vos. Vlira ter Mas en quanto es gloria de vueltro Hijo, toda se contrae , y restecte en vos: Tibi. Para que los rayos del Sol hagan reflexion, es necessario que tégan limite donde paren: Mas la gloria de la Diuinidad de vuestro Hijo, que no tiene, ni puede tener limite, por esso. se limito a la Humanidad que recibio de vos, para reflectir sobre vos naciendo de vos: Ea compensatione, ve nasceretur; y l'amase este nacer de vos compensacion, ò recompensa, con que Dios os compenso toda la grandeza, y gloria, que tiene mas que vossporque naciendo de vos, es vuestro verdadero Hijo, y siendo toda essa gloria de vuestro Hijo tabien es vueltra, y vueltra en aquella parte, donede la tencis por mejor: Optimam partem elegit. 4 ... V ..

Arece que no se podia hallar mas concordemete a nuestro intento, ni en la Filosofia en los Gentiles, ni en la Theologia en los Santos Padres. Veamos aora lo que dizen las Escrituras Sagradas. El primer exemplo, que ellas nos ofrecen, es el samoso de Bercelay. En el tiempo

los hijos a sus padres el amor que les deben) vno de los senores que siguieron las partes del Rey, sue este Bercelay; el qual le assistio tan liberal, y poderosamente, que el solo, como refiere el texto, le sultentana los Reales. Restituido, pues, Dauid a la Corona , y acordandose delte servicio, ò gentileza, de que otros Principes se olvidan con la mudança de fortuna, quiso tenerle junto a si en la Corte, y hazerle la merced, y honra que merecia su sidelidad, y para vencerlo en la liberalidad, ò no ser vencido de el:dixole se despachasse el mismo, porque todo quanto quisiesse, le concederia: Quidquid tibi placuerir, quod petieris ame impetrabis. Generoso Rey! Venturoso Vatsallo! Mas para quien os parece, que queria toda esta ventura: Era Bercelay padre, y tenia vn hijo que se llamaua Chamaam, escusose de aceptar el lugar, y merced que el Rey le ofrecia; y lo que solo le pidio, sue que hiziesse aquel fauor a su hijo: Est seruns vuis Chamaam, ips: Vadat tecum, O fac ei quidquid tibi bonum Videtur. Diran los que han leido esta Historia que se escusò Bercelay, porque se veia cargado de años, como el mesmo dixo: mas esto solo fue vn desvio, y modo de no acetar cortesmente: y no es razon que satisface, pues vemes tantas vejezes decrepitas, tan lacchizadas de las paredes de Palacio, que tropecando en las escaleras, fin visti, y sin respiracion las suben cada dia, bien olvidados de los que les quedan de vida; y quando Bercelay no fuesse tocado deste contagio; a lo menos podia dividir la merced entre siny su hijo, y aparecieran ambos en la Corte, como vemos muchos titulos con dos caras, (a modo del Dios Iano,) vna con muchas canas, y otra sin barba. Mas la verdadera razon, porque este honrado padre no acetò la merced del Rey parasi, y la pidiò para su hijo, y no la dividiò entre los dos, pudiendo, pues estana en su eleccion; sue (como dize literalmente Lira, y el Abulense) porque era padre; y entendiò que tanto lograva aquella honra en su hijo, como

en si mismo: Yo acrecieto que mas la lograua en èl, que en

hipor que en èl era mas suya; como arriba dize San Grego-

rio Nazianzeno; y porque el Santo no diò la razon desta

· su sentencia, nosotros la daremos, y probaremos aora con

Quang

otro mas notable exemplo de la Escritura.

2. Reg. 19. 38.

15 Quando Abrahan sacrificò a su hijo Isaac, es cosa muy notable, y muy notada, que siendo Isaac la victima del sacri ficio, los loores desta acción, y desta obediencia todos se den a Abrahan, y no a Isaac. Isaac no se ofreciò con grande pronti tudal sacrificio? No se dexò atar? No se inclinò sobre el Altar, y se arrojo sobre la leña? No viò sin horror desembaymar la espada? No aguardo sin resistencia el golpe? Pues que mas hizo Abrahan para que la obediencia de Isaac se passe en silen cio, y la de Abrahan se estime, se alabe, se encarezca con tanto excesso? Ninguna diferencia huvo en el caso, sino ser Abraha padre, è Isaachijo. Amaua Abrahan mas la vida de Isaac, q la fuya; y viuia mas en ella, que en si mismos y puesto que ambos sacrificaron la vida, y la mesma vida; el sacrificio de Abrahan fue mayor, y mas heroyco, que el delsac; porque si Isaac sacrifico su vida; Abrahan sacrifico la vida que era mas & suya, porqueera de su hijo. Hasta aqui està dicho, y bien dicho; mas yo passo adelanee, y noto lo que a mi ver, es aun dig no de mas reparo. Premio Dios esta femosa accion de Abrahanjy como la premio, yen quien? No la premio en el mesmo Abraha, sino en Isaac: Quia fecisti rem hanc, benedicentur in semi ne tuo omnes gentes: in Isaac vocabitur tibi semen. Pues la accion del sacrificio sue celebrada en Abrahan, y no en Isaac, porquè fue premiada en Isaac, y no en Abrahan? Por esso mesmo. La accion sue celebreda en Abrahan, y no en Isaac; porque Isaac Cacrificò su vida, y Abrahan sacrificò la vida, que estimaua mas que la suya, porque era de su hijo: Y de la misma manera sue premiada en Isaac, y no en Abraha, para que el premio siedo de su hijo, fuesse tabien mas estimado del, de lo q fuera si fuera suyo. La vida q sacrificasteis, era mas que vuestra, por que era de vueltro hijo! Pues sea el premio tambien de vuesero hijo, porque sea mas que vuestro. Y como los padres estiman mas los bienes de los hijos, q los suyos propios; y los logran, y gozan masen ellos, que en fi mismos. Mirad si escogeria, ò querria la Señora la inmensa gloria de su hijo, antes para èl, que para si: si la tendrà por suya, y mas que suya: y si las mesmas ventajas de gloria en que infinitamente se vè excedida, seràn las que mas gloriosa la hazen, y de que mas fe gloria?

16 El mismo Hijo de Maria, por ser Hijo suyo, se llama cambien Hijo de Dauid; yen la historia del mesmo Dauid,

Genef. 17. 101

nos dà la Escritura Sagrada el mayor, y mas vinuersal testimonio, que para prueba desta verdad se puede desear, ni aun tampoco inventar. Llegando Dauid a los fines de la vida, quiso nombrar sucessor del Reyno, y mandò vuguira su hijo Salomon por Rey. Diò esta orden a Banaias, Capitan de las Guardas de la persona Real, el qual le besò la mano por la eleccion, que no era poco controuertida; y el cumplimien. to con que hablo el Rey, sue este: Quomodo suit Dominus cume Domino meo Rege sic sit cu Sa'omone; & sublimius faciat solium. eius a solio Domini mei Regis David. Assi como Dios assistiòsiempre, y fauoreciò a vuestra Magestad; assi assilta , y fauo rezca el Reynado de Salomon, y sublime, y exalte su tronos mucho mas que el trono de vuestra Magestada Executose promptamente la orden, vnguieron a Salomon en el monte Gion, con todas las ceremonias que entonces se vsauan: en semejante celebridad. Entrò el nueuo Rey por Hierusalen a cauallo con trompetas, y atabales delante entre los viuas, y aclamaciones de todo el Pueblo, y Exercito: Vinieron todos los Principes, y Ministros mayores de las doze Tribus a cogratularse conDanid, y las palabras con q le dieron el para bien, suero otra vez las mesimas: Amplificet Deus nomen Salomos nis super nomen tuu, O' magnificet thronum eius super thronu tuu. Sea mayor, señor, el nobre de Salomon que vuestro nobre; y mas alto, y glorioso su trono-de lo que fue el vuestro. Lo que me admira tobre todo en este caso, es, que todos dixessen vna mesma cosa. Estas son las ocasiones en que la discrecion, et ingenio, y la cortesia de los que dan el parabien a los Reyes, se esmera en buscar cada vno n ieu os mo los de congratu. lactonnueuos motiuos de alegria, y aun tabien nueuos conceptos de la lisonja, y mas los que hazen el habla en nombrede sus Tribuniles, à Republicas. Como, pues, en tantos Tri-Bus, tantos Ministros, tantos Principes, y Señores, (que comodize el Texto, vinieron todos) no huvo quien hablasse por otro estilo, ni dixesse otra cosa a Dauid, sino que Dios hizies se a su hijo intyor que el, y sublimasse, y exaltasse el trono de Salomon mis que su trono? Esto dixeron todos; porque a vn Reytan famoso, y glorioso como Danid, ninguna otra felici lad, ni gloria le restaua por desear, sino que tuviesse vn hijo, que en todo se le auentajasse, y le excediesse; y que el trono del mismo hijo, fuesse mucho mas legantado, y subsi-

mas

1.37.

13. Reg.

3. Reg. 1.47.

mado que el suyo. A Dauid, en quanto Dauid, bastauale por gloria auer sido Dauid; mas en quanto padre no le bastaua. Aun le restaua otra mayor gloria que desear, y esta era tener vn tal hijo que en la Magestad, en la grandeza, en la gloria, y en el mismo trono le venciesse, y excediesse mucho: Et mage

nificet thronum eius super thronum tuum.

17 Dos tronos ay en el Cielo mas sublimes que todos, el de Dios, y el de su Madre; y el de su Madre casi infinitamente mas alto que el de sodas las criaturas. Mas la mayor gloria de Maria, no consiste en que su trono exceda el de todas las Gerarquias criadas, sino en tener vn Hijo, cuyo trono excede infinitamente alsuyo. Este es el parabien, que en el Cielo le estàn da lo oy, y le daran por toda la eternidad todos los Espiritus Bienauenturados; sin auer en todos los Coros de los ho nbres, y Angeles, quien digami pueda dezir otra cosa,sino: Thronum eins super thronum tuum. Vence Maria en el Cielo a todas las Virgines en la gloria que se dà a la pureza; a todos los Confessores, en la que se debe a la humildad; a todos los Martyres, en la que se debe a la paciencia; a todos los Apostoles, Patriarcas, y Profetas, en la que se debe a la Fè, a la Religion, al celo, y culto de la honra de Dios. Mas assi los Confessores, como las Virgines; assi los Martyres, como los Apostoles; assi los Patriarcas, como los Profetas, dexadas todas essas prerogatiuas en que gloriosamente se ven vencidos: los loores, y euges eternos, con que exaltan a la Gloriosissima Madre, es ser inferior su trono al de su Hijo: Thronus eius super thronum tuum. Vence Maria a todos los Angeles, y Arcangeles, a todos los Principados, y Potestades; a todos los Cherubines, y Scrafines, en la virtud en el poder, en la ciencia, en el amor, en la gracia, en la Gloria: Mas todos essos Espiritus Angelicos, passando en sitencio los otros denes sobrenaturales, que tocan a cada vna de las Hierarquias, en que veneran, y reconocen la soberana superioridad con que la Señora, como Reyna de todas, incomparablemente las excede; todos como tan discretos, y entendidos, lo que solo dizen, y saben dezir, lo que sobre todo admiran, y pregonan, es; Thronus eius super thronum tuum. Desuerte, que hombres, y Angeles vnidos en vn mesmo concepto, y eleuados en en vn mesmo pensamiento, lo que cantan, lo que loan, lo que celebran postrados delante del trono de la segunda Magestad de Ca

de la gloria, y sus aclamaciones concordes, es ser Madre de vn Hijo, que excediendo ella a todos en tan sublime grado en la misma gloria, èl la vence, y excede infinitamente: Y esto es lo que dinididos en dos Coros de innumerables vozes, y vnicos en vna sola voz, aplauden, aclaman, y sestejan, y todo. lo demás callan, conformandose en esta eleccion con la pare te de la misma gloria que la Señora eligió por mejor: Optimampartem elegit.

Porque la preferencia desta eleccion, no quede solo en el juizio de los entendimintos criados, subamos a los arcanos del entendimiento Diuino, y veamos como el Eterno Padre en todo lo que tuvo libertad para eligir, y escoger, tambien escogió esta parte, y la tuvo por mejor.

Para inteligencia deste punto, auemos de suponer, que todo quanto tiene, y goza el Hijo de Dios, lo recibió de su Pa-. dre, mas por diferente modo. Lo que pertenece a la naturale-za, y atributos Diuinos, recibió el Verbo Eterno del Eterno Padre, no por eleccion, y voluntad libre del mesmo Padre, sia no natural, y necessariamente. Y la razon es; porque la generacion Diuina del Verbo procede por acto de entendimiento antecedente a todo acto de voluntad, sin el qual no ay eleccion: Es verdad que aunque la generacion del Verbo no procede por voluntad, ni es voluntaria, no pos esso es involuntaria, ò contra voluntad. Y de aqui quedarà entendido la energia, ò propriedad de aquellas dificultosas palabras de San Pablo, donde dize, que la igualdad. que el Hijo tiene con el Padre en la naturaleza, y atributos Diuinos, no fue hurto, ni el mesmo Verbo lo reputo por tal: Non rapinam arbitratus est esse se aqualem Deo. Y porque declarò S. Pablo el modo de la generacion del Verbo, por la seme. jança, ò metafora del hurto, diziendo, que no fue hurto, ni como hurto, ò robado lo que recibio del padre? Diuinamen. te por cierto, y no se podia declarar mejor. El hurto es aquello, que se toma, à se retiene, y possee: Inuiro Dño, cotra la vos luntad de su dueño, y la Divinidad que el Verbo recibiò del Padre, aunque de la parte del mesmo. Padre no fuesse voluntaria, con todo no fue inuita: no fue voluntaria, si, mas no fue contra voluntad. Y como el Padre no fue inuito en la genegacion del Verbozy en la comunicacion su Dininidad (pues-

AdPhil.

to que fuesse necessaria, y no libre) por la igualdad que el Verbo tiene con èles verdaderamente suyany no robada: No

rapinam arbitratus est esse se aqualem Deo.

19 Halta aqui lo que el hijo recibio del padre necessariamente, y sin eleccion suya. Y que es lo que recibió por volun tad libre, y por verdadera, y propia eleccion suya? Lo que luc go se sigue, y anadiò el mismo S. Pablo: Sed semetipsum exinaniuit, forma servi accipiens, in similieudine hominum factus. O ha bitu inventus, ve homo: propeer quod & Deus exaltant illu: Et donauit illi nomen, quod est super omne nomen. Recibio el Hijo del Padre, por verdadera, y propia eleccion el oficio, y dignidad. de Redentor del genero humano, haziendose juntamente ho bresy con esta nucua, è inefable dignidad, recibiò vn nombre que es el nombre de les vs, mas sublime, y mas venerable por lo que es, y por lo que significa, que el mismo nobre del Dios:= gel Lougoin Ve in nomine Iesu omne genuste Etatur. Recibio la potestad judi- / men? ciaria que el Padre dimitio de liscomditiendo al Hijo priuatiuamente el juizio vniuerfal, y particular de viuos, y muertos: Pater non iudicat quemqua sed omme iudicium dedit Filio. Recibio el primer Trono entre las personas de la SS. Trinidad, assentandose a la mano derecha del mesmo. Padre: Dixit Dis Dno meo, sede adextris meis. Todo esto, y lo que desto le sigue con inmensa exaltacion, y gloria recibió el Hijo de Dios de su Eterno. Padre, por voluntad libre, y propia eleccion.

20. Mas si toda esta nueua exaltacion, y toda esta nueua glo ria no era debida a la persona del Hijo, por suerças de rechode la generacion Eterna, en que solamente era ignal al Padre en la naturaleza, y atributos Divinos; y la eleccion libre de dar, ò tomar la mesma exaltacion, y gloria estaua, y depedia de la voluntad del mismo Padre, por que no la tomo para sie Assi como encarno la persona del Hijo, assi podia encarna la persona del Padre, y en tal caso la nueua dignidad de Redentor, el nombre sobre todo nombre, la mayor veneracion, y la adoracion de hombres, y de Angeles, y todas las otrasprerogatiuas, y glorias, que por el Mysterio de la Encarnació. y Redencion sobreuinieron, y acrecentaron al Hijo, no auian de ser del Hijo, sino del mesmo Padre. Pues si la elecion voluntaria, y libre de todo esso estaua en la mano del Padre, y podia tomar para si toda essa exaltacion, y gloria; por que la quiso antes para la persona del Hijo? Por ninguna otra razo fino:

Ioann 51 V. 22.

Pfalm. 109.14 Psamel.2

sino porque era Hijo, y el Padre: Ego aute constitutus Rex ab eo super Sion monte sanctum eius. Dominus dixit ad me: Filius meus est tu. Asi como el Eterno Padre, para encarecer el amor que tenta a los hombres, no se nos diò a si, sino a su Hijo: Sic Deus dilexit mundum, le Filium sun l'inigenit il daret. Alsi para ma niseltar el amor que tenia al mesmo Hijo no tomò para si estas nueuas glorias, sino todas las q quiso para el, y se las diò a èl, entendien lo, que quanto suessen de su Hijo, entonces esta mas suyas; y q mas, y mejor las gozana en èl q ensi mismo.

21 Y què Hijo es este, Virgen glorisissima, sino el mismo Hijo vue tro, Hijo vnigenito del Eterno Padre, y Hijo vnigenito de Maria?Y si el Eterno Padre en todo so que puede tener eleccion propia escogió los excessos de su gloria para. su Hijo, esta mesma gloria que el goza en si, y vos en el, en q infinitamente os veis excedida; quien puede dudar (si tiene entero juizio) que seria tambien vuestra la misma eleccion? Toda la Iglesia Triunfante en el Cielo, y toda la Militante en la tierra reconoce, y confiessa, q entre to das las puras criaturas, ò sobre todas ellas, ninguna ay mas parecida a Dios Padre que aquella singularissima Señora, que el criò, y predestino ab æterno, para Madre de su vnigenito Hijo; porque e ra justo, que el Padre, y la Madre, de quien el recibio las dos naturalezas, de que inefablemente es compuelto, fuelle quanto era possible en todo semejantes. Y si el amor del Padre, por ser amor del Padre, y Padre sin Madre, escogiò para su Hijo, y no para si, las glorias que cabian en su eleccion, no ay du. da, que el amor de la Madre sin Padre, escogeria para el mesmo Hijo tambien, y no para si, toda la gloria infinita que èl goza. Y esta es la eleccion, que tendria por mejor: Maria op. timam partem elegit.

lo probò marauillosamente el juizio, y amor de la mesma Senora para con su Hijo, donde la eleccion sue propiamente suya. Quando el Eterno Padre quiso dar Madre a su vnigenito, sue con tal miramiento, y atencion a la grandeza, y magestad de la que sublimana a tan estrecho, y soberano parentesco, que no solo quiso que suesse suya; esto es, del mesmo Padre, la eleccion de la Madre, sino que tambien suesse de la Madre la eleccion del Hijo. Bien pudiera el Eterno Padre for

mar

mar la Humanidad de su Hijo en las entrañas purissimas de la Virgen Maria, sin consentimiento, ni aun conocimi nto de la mesmi Virgen: assi como formò a Eua de la costilla de Adan, no despierto, y estando en si, sino durmiendo. Mas para que el Hijo que auia de ser suyo, puesto que era Dios, no J. thomas solo fuelle suyo, sino de su eleccion, por esso (como dize S. Tomas) le destino antes por Embaxador vno de los mayor res Principes de suCorte, el qual de su parte le pidiesse el sisy negociasse, y alcançasse el consentimienno, y lo acetasse en su nombre. Este fue, como le llamò S. Pablo, el mayor negocio que nunca huvo, ni avrà entre el Cielo, y la tierra, dificultado primero por la Señora, y despues persuadido, y cocluido, por S. Gabriel. Mas quales fueron las razones, y los motivos de q vsò el Angel, para lo persuadir, y concluir? Es caso digno de admiracion, y que singularmente prueba de la parte de Dios, del Angel, y de la Virgen, qual es en su eleció la mejor parte.

23 Repara Maria en la Embaxada, insta el Celeste Embaxador, y las promesas que alego para conseguir el consen. timiento, fueron estas : Ecce concipies, O paries Filium, O Vocabis nomen eius Iesum: hic erit magnus, & Filius Altissimi vocabitur dabit illi Dominus sedem Dauid patris eius, O regnabit in domo Incob, & Regni eius non erit finis. El Hijo de que sereis Ma dre, tendrà por nombre lesus, que quiere dezir el Redemptor del mundo: este serà grande, llamarase Hijo de Dios: Darale el mesmo Dios el trono de Dauid su padre: Reynarà en toda · la casa de Iacob, y suReyno, no tendrà fin: No sèsi advertis en lo qdize el Angel, y en lo quo dize; en lo qpromete, y en lo quo promete. Todo lo qpromete son gradezas, yglorias del Hijo, y de la Madre con quien habla, ninguna cosa dize, y a la misma a quie pretede persuadir, nada le promete. No pudiera Gabriel dezir a la Señora con la mesma verdad, q ella seria la floreciéte Vara de Iese; que en el'a resucitaria el cetro de Dauid; que su Casa se leuantaria, y estenderia mas que la de la cobi que seria Revna suya, y de todas las Hierarquias de los Angeles, Señora de los hobres, y Emperatriz de todo lo criado; y que Magestad, y gradeza tambien la logra sin fine Todo esto, y mucho mas podia, y sabia dezir el Angel. Pues porquè dize, y promete solo lo q ha de ser el Hijory no dizz, ni promete lo que ha de ser la Madre? Porque hablo como Angel, conforme a su ciencia, y como Embaxador, conforme a sus inf

Luc.I.

2.310

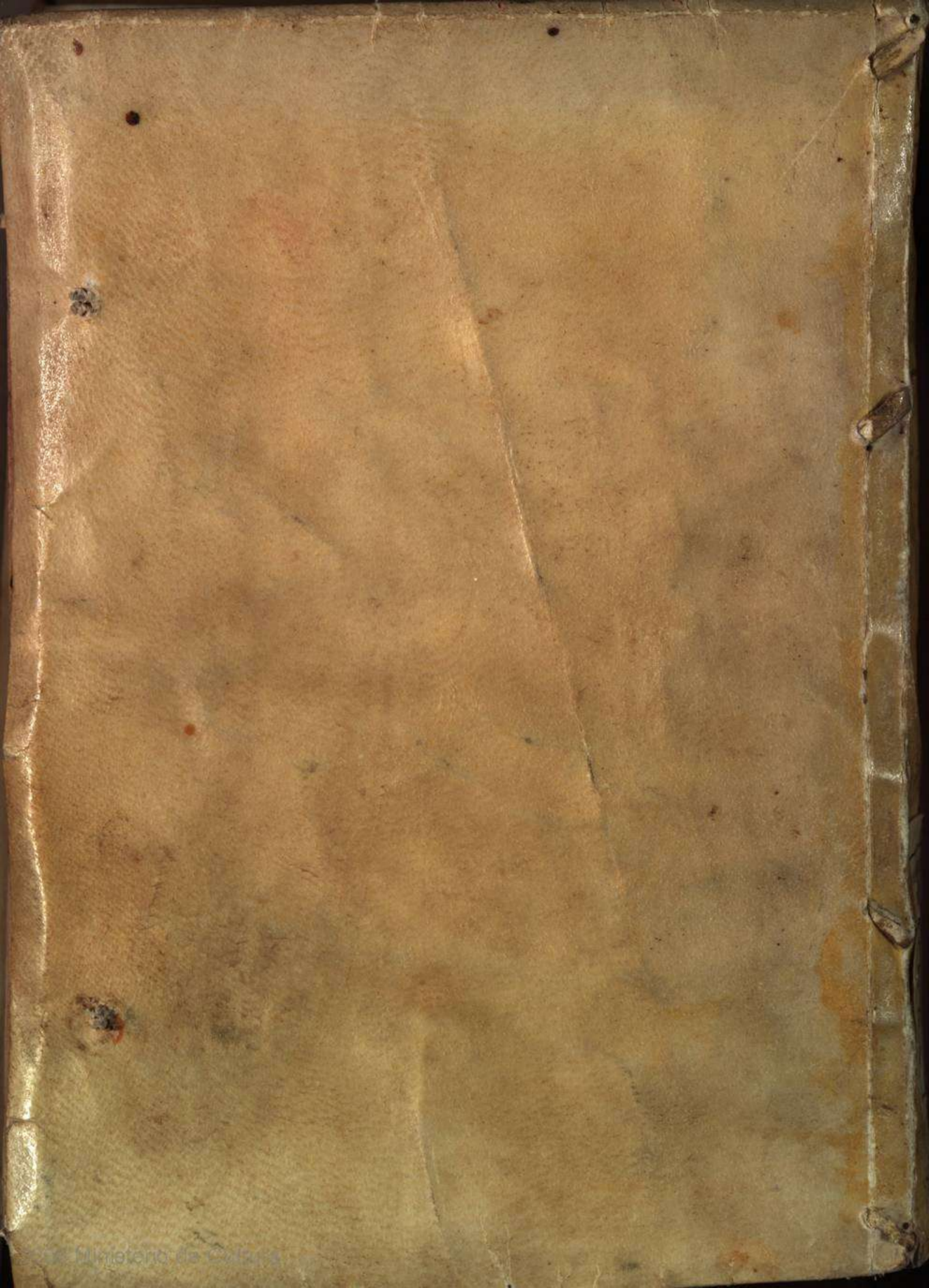
24

Instrucciones: por esso ni el dize, ni Dios le manda dezir, sino lo que ha de ser su Hijo: porque en las materias donde Mariatiens eleccion libre, lo que mas pesa en su juicio, y lo que mas mueue, y liena su afecto, son las grandezas, y glorias de fu Hijo, y no las suyas, Las de suHijo, y no las suyas, porq las tiene mus por su vas, siendo de su Hijo: las de su Hijo, y no las Suyas; porq las estima mas en èl, y las goza mas en èl q en si mesma. Elto es lo q segun el conocimiento de Dios, y del An gel, y suyo, eligiò Maria en la tierra: y esto es lo que en la pre Jencia de Dios, de los Angeles, y de todos los Bienauenturados, tiene por mejor en el Cielo: Maria optimam partem elegir.

24 Nosotros, Señora, q como hijos de Eua, aun estamos gimiendo en este destierro; y como hijos aunque indignos vuestros esperamos subir con vos, y por vos a cisa bienauenturada Patria, lo q solo nos resta despues desta consideracion de vuestra gloria, es daros el parabien della. Parabien os sea la eleccion, parabien os sea la parte, y parabien la mejoria. Parabien la elecció, que aunque no fue, ni podia ser vuestra en la predestinación, co que fuisteis escogida para la gloria de Madre de Dios; fue vuestra en el consentimiento voluntario, y libre que le os pidiò, y distis para serlo. Parabie os sea la parte que comprehende aquel todo incomprehensible de gloria, que solo puede abraçar el ser inmenso, y conte ner dentro de si lo infinito, que vos tambien con mayor capacidad q la del Cielo, tuvisteis detro de vos. Parabien os sea finalméte la mejoria, pues mejor os està como Madre, que toda esta inmensidad, è infinidad de gloria sea de vuestro Hijo, y mejor la gozais por elte modo, segun las leves del perfecto amor, que si la gozarais en vos misma. Y assi como os damos el parabien, y nos alegramos contodo el afecto de nuestros coraçones de gla esteis gozando, y ayais de gozar por toda la eternidad; assi os pedimos humilmete postrados al Trono de vuestra gloriosissima Magestad, q como Señora de la gloria, y liberalissima dispesadora de todas las gracias de vueltro Hijo, alcançadas, y merecidas por la sangre preciosissima que de vos recibio; nos comuniqueis, aumenteis, ycolerveis hasta el vitimo dia, en que passaremos, como vos oy, desta vida à aquella gracia, que nos es necessaria para alabaros eternamen te en la gioria,

LAYS DEQ.





(1.183.

## SERTIONE Paneotricos Enquaderna

AYUNTAMIENTO DE MURCIA ARCHIVO

EST= 1

TAB- 4

N.º 9